# GIFTS OF 1996 BIBLITHEQUE INTERUNIVERSITAIRE DE LANGES ORIENTALS PARIS

## ستيصبي

## ثلاثة حكي أمسلين



General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Bibliotheca Alexandrina

الطبعة الثانية

دإر النــهار النشر

#### الى الشيخ عيسى نور الدين العلوي

نقله عن الانكليزية : صلاح العساوي

راجع الترجمة ونقحها : مساجد فحسري

THREE MUSLIM SAGES
Copyright Harvard University Press

جميع الحقوق محفوظة دار النهار للنشر الطبعة الأولى: ١٩٧١ بيروت ١٩٨٦

#### مقتذمتة

من دواعي السرور أن تتاح لي فرصة تقديم هـــذا الكتاب الى اخواننا الأعزاء في عالم الفكر والحقيقة من أبناء العروبة . وكم أنا سعيد بلقائهم في مخيلتي هذه اللحظة التي تؤدي الكلمة فيها دورهـــا الانساني الشريف في الربط بيننا .

ما أن تناولت القلم أستلهمه هذه الوشيجة المباركة ، حتى انبعث التساؤل في نفسي : لماذا يُنقل هذا الكتاب الى العربية ؟! وكان الجواب عن هذا السؤال سؤالا آخر ، هو : بل لماذا يكتب أصلا بلغة غربية ، أعني الانكليزية ، مع أن مؤلفه شرقي العرق ، وموضوعه من صميم الثقافة العربيسة الاسلامية ؟! ولم أستبعد أن يدور السؤال نفسه في خلد القارىء ، خاصة اذا كان من أهل الحساسية والغيرة على تراثنا المجيسد .

إلا أنني تعللت بأن القارىء الكريم لا بد أن يجد لنا العذر إذا قدمنا له الأسباب التي من أجلها ألف هذا الكتاب وأمثاله بالانكليزية ، ومن أجلها أيضاً نُقلت وتُنقل كتب أخرى الى العربية . بل ، لا بد أن ينصفنا ويقرنا على وجوب التوسع في هذا المضمار ؛ حتى نقدم تراثنا الفكري الإسلامي في حلة اللغات الأخرى فضلا عن الانكليزية ؛ أو بمعنى آخر ، أن نفتح خزائننا الفكرية بأيدينا الأمينة الواعية ، لمدى ما فيها من ذخائر عظيمة وقيم رفيعة ، وأن نحفظها من العبث والتطاول .

فالحقيقة أنني انتهجت هذا المسلك في هذا الكتاب وغيره عامداً . فما كان القصد منه إلا أن يوجّه الى الغرب والغربيين ؛ ومن ثم الى الدوائر الشرقية التي ترجّع أصداء الغرب في أجوائنا الفكرية وتعكس أفكاره عنا في مرايانا الثقافية ، واعية أو غير واعية ، وحسبها الثقة التي لم تفتح عينيها بعد ، والاطمئنان القائم على فقدان الثقة بالنفس .

إن هناك في الغرب من تهمة الثقافة الاسلامية ويسعى جاهداً إلى تحصيلها ، خاصة في هذه الفسرة التي برزت ألوان المتنافضات وتشخصت بشكل اكتنف الانسان بالحيرة ، فكلما ازداد اطمئنانه الى وجوده المادي ، ازداد قلقه وتفاقمت تعاسته الروحية ؛ هذه الفيرة التي يطالب العقل فيها كل ذي عقل ، والقلب كل ذي قلب ، بالتعرف الى حقيقة وضعه الوجودي وواجبه بالنسبة الى هذه الحياة التي أثبت أنها في غاية الجدية والحطورة . وليس لهؤلاء المقبلين على الحقيقة أينما كانت من مرجع في صدد الاسلام وثقافته وتمدنه ، إلا ما كتبه المستشرقون ، فهم لا يتقنون من اللغات الاسلامية الدرجة الكافية التي تحقق لهم الوصول الى ما ينشدون . فان كان هناك القليل منهم التي تحقق لهم الوصول الى ما ينشدون . فان كان هناك القليل منهم من قد اتسم بالقدرة ، فانه بالغاً ما بلغ من التمكن من هذه اللغات ، لا يستطيع أن بصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ، لا يستطيع أن بصل الى أبعادها الرمزية وأعماقها التعبيرية العظمية ،

كان من الممكن أن نكتفي بما قدّمه ويقدّمه المستشرقون الى أقوامهم في لغاتهم الحاصة ؛ فيما لو أنهم أنصفوا وتناولوا الحقائق بما يليق بها من القداسة الفكرية والدقة العلمية ، وما يتفق مع براءة القصد ، ويتنزّه عن الغرض ، إلا أن الكثير منهم قد حاد عن جادة الصواب ، وقصّر أو قصر ، فتجنّى على الحقائق الثابتة .

لقد نظروا الى الاسلام بالذات من زواياهم الخاصة ؛ فأضفوا عليه ما لديهم من أهواء ثقافية ، مغمضين عيونهم عن حقيقته وشخصيته الذاتية ، عامدين الى سبكه في قوالبهم الفكرية . فنراهم نظراً الى اطلاعاتهم ومعلوماتهم المبتسرة من جانب ، واصطباغهم بصبغات أخرى سابقة لا يستطيعون التحرر منها وتحري الحقيقة على أساس من صدق الفكر

والانصاف، من جانب آخر، قد اشتبه الأمر عليهم، ووقعوا أسرى عاداتهم في إطلاق مقولات لا تصح عليه . كما أخطأوا فهم الاصطلاحات الاسلامية ، فأولوها بحسب مفاهيمهم ؛ وهكذا انحرفوا بالكيان العقلي والديني للتمدن الاسلامي ، وانتزعوا شكله ، وأقحموا فيه ما ليس منه ولا يمت إليه بصلة ما .

فإن كانت هناك قلة يسيرة من المستشرقين الأكفاء حقاً قد راعت هذه الحرمة والتزمت الأمانة ، فأنصفت الاسلام وثقافته ، وقدرت حضارته حق التقدير ، فاستحقت الشكر على نبل مقصدها وشرف غايتها ، بل على أمانة منهجها ، فإن هذا لا يمنع أن الكثرة قد وصلت بالأمر الى حد لا يمكن التهاون معه أو السكوت عليه .

هذا ، وكان من الممكن أن نكتفي بالمن الانكليزي من دون الترجمة إلى العربية ؛ إلا أن الطبقات الشرقية والاسلامية خاصة التي تربت على الأفكار الغربيسة ونشأت في أحضان تلك المناهج، من دون أن يكون لها الأساس الكافي المتين من الثقافة الشرقية ، حاضرة دائماً لإثبات وفائها لحق الأمومة ، وقبول النفوذ الغربي بصورة مطلقة ، ونقله واشاعته في نطاق العالم الاسلامي . انهم يتلقون كل شيء ، ونقله واشاعته في نطاق العالم الاسلامي . انهم العقلية أيضاً ، من المستشرقين ومن المصادر الغربية . هذا ، في حين أن أكثر هؤلاء المستشرقين دائماً ، وحتى في موارد التزه عن التعصب والبراءة من الغرض ، العلوم العقلية الاسلامية نظرة بتراء ، فيقتصرون في ملء مكان العلوم العقلية الاسلامية بتمامه ، على تلك الدورة التي كان لهسا نفوذها في الغرب وكانت منشأ الاثر . وعليه ، فالفلسفة والعلوم بجميع شعبها ، في ما كتبته هذه الجماعة ، تنتهي بنحو غامض الى حدود القرن السابع الهجري أو الشائث عشر الميلادي ؛ يعني ، ذلك العصر الذي انقطع فيه الارتباط العقلي المعنوي بين الشرق والغرب .

فلا غرو إذاً أن يعتقد أكثر المشتغلين بالدراسة والتحقيق في مادة تاريخ الفلسفة الاسلامية ، المستفيدين من المصادر الغربية العادية ،

ان لا وجود لاي نوع من الفعاليات العلمية والحيساة العقلية في التمدن الاسلامي طيلة القرون الستة أو السبعة الأخيرة . بل ، لا عجب ايضاً في أن ينظروا الى ميراثهم العلمي على انه دورة عسابرة في تاريخ التمدن الغسري .

ثم ان أصحاب هذه النزعة الغربية ، ليملأون الفراغ الذي يتوهمونه في تاريخ الفلسفة الاسلامية ، بالانقياد للأفكار والمشارب الحديثة الأوروبية الصرفة ، على الرغم من انعدام الرابطة الحياتية الداخلية بين هذه الأفكار والمشارب وبين الأهداف الأساسية للمجتمع الاسلامي ، وعلى الرغم من أن الاختلاف بينهما ظاهر جلي . فالأفكار التي تقتبس دون أن تأخذ البُنيات الثقافية والتاريخية بعين الاعتبار ، من شأنها أن تؤدي حتماً الى القضاء على روح الابتكار والنبوغ وخنق اللوق الفطري لدى كثير من الناشئة .

وعلاج النقص الناجم عن المطالعة المبتسرة للثقافة الاسلامية ، وإطفاء شهوات النوايا العدوانية ، لا سبيل له إلا التحقيق والتتبع الكامل الدقيق لمحيط العلوم والمعارف الإسلامية ؛ هذا المحيط الذي وسع الدنيا ثلاثة عشر قرناً ، ولا يزال يسع ولن يزال . وهذا التحقيق الذي لا بد منه ، لا مندوحة من أن يتم من دون تعصب أو هوى ، على أبدي العلماء المسلمين أنفسهم . فالتحقيق الذي يجري على أساس من الحب والاكبار مع التوجه الى صميم المطالب والعناية بها ، سيفتح كثيراً من الحزائن العامرة ، التي تتعالى عن مناهج الكثيرين من علماء زماننا هذا المقيدة بمقولات هذا القرن الفكرية .

إن التحقيقات والدراسات التي نقدمها نحن ، لا بد أن تزيل الوهم في أن الفلسفة الاسلامية قد انتهت بابن رشد ؛ بل انها لتجعل من القرن السادس الهجري نقطة انطلاق جديدة لمرحلسة تكاملية في مسيرة الحكمة الاسلامية . فالواقع أن الفلسفة المشائية اذ ذاك كانت قد بلغت أوج كالما على يد ابن سينا وابن رشد ؛ وكان لزاماً أن

تتعرّض لما يعترض كل كمال من سنن التحوّل ، فواجهت الحملة العنيفة المشهورة من جانب المتكلمين وبعض الصوفية ، ذلك الهجوم اللي أدى بها الى أن تحمل عصا الرحال الى الأندلس حيث قضت آخر أيامها الزاهرة . إلا أن الأفق الشرقي مع هذا لم يخل من شمس الحكمة مطلقاً ؛ فقد ظهرت على اثر تلك المدرسة مدرسة جديدة ، ظهرت في شرق العالم الاسلامي ، وبزغ نجمها في شيخ الاشراق شهاب الدين السهروردي . ثم ان التحقيق في صدد اللور اللاحق من أدوار الفلسفة الاسلامية ، سيعرض لنا الكيفية التي بعثت بها الفلسفة المشائية الفلسفة الاسلامية ، سيعرض لنا الكيفية التي بعثت بها الفلسفة المشائية أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، أفكار ابن عربي العرفانية بالتدريخ في شرق العالم الاسلامي ، وأخيراً ، كيف تم الامتزاج بين هذه العناصر المختلفة على أيدي حكماء القرن المحادي عشر الأعلام ، كالميرداماد وصدر الدين الشيرازي . واذ الحادي عشر الأعلام ، كالميرداماد وصدر الدين الشيرازي . واذ خلك تتضح تماماً تبعة انصرافنا عن تراثنا واهمالنا له والتعلفل خلى ما لا يغني من الفكر الغربي الذي لم يستطع أن يوطد اسسه في يئته الخاصة .

هذه، أيها القارىء الكريم ، اشارة عارضة الى الضرورة الي دفعتنا الى تأليف هسذا الكتاب أصلاً بالانكليزيسة ثم نقلسه الى العربية . ولعلك على الأقل تشاركنا بالرأي في ما ذهبنا اليه ، إن لم تشاركنا بالمساهمة العملية .

وإن كانت هناك من كلمة نضيفها، فهي أن نحمد الله تعالى على أن قيض الرجل الذي نعتز به ونقدره، وهو الأستاذ الصاوي، لهذا العمل. فاني أشكره على ما التزمه من الأمانة والدقة في الترجمة.

وأراني قبل أن أستودعكم الله ميالاً لوفاء بعض ما علي من الشكر الجزيل والامتنان الوافر للأخ الكريم الدكتور ماجد فمخري

أستاذ الفلسفة في الجامعة الأميركية في بيروت على ما تغمدني به من العطف وما بذله من العناية المحمودة والجهد المشكور في أخراج هذا الكتاب الى حيز الوجود ، حتى استقر بين يديك يا قارثي العزيز .

سيد حسين نصر

جامعة طهمران

### تعتديم

عندما دعي الأستاذ نصر الى القاء محاضراته عن ثلاثة حكماء مسلمين ، أثناء فترة إقامته كمحاضر زائر في مركز دراسة الأديان العالمية (١) ، لم يكن يتوقع طباعتها ؛ ولكن الكثيرين ممتن أخذهم الاعجاب من مستمعيه أصروا على أن تتوافر المحاضرات لهم في شكل كتاب . ونحن ، إذ نشكر الأستاذ نصر غاية الشكر لاستجابته لطلبنا ،

ونحن ، إذ نشكر الآستاذ نصر غاية الشكر لاستجابته لطلبنا ، نقدم امتناننا البالغ إلى مطبعة جامعة هارفارد للتعاون الفوري المماثل الذي جعل نشر هذا الكتاب ممكناً .

إن معالجة الأستاذ نصر النافذة للمفكرين الثلاثة المسلمين العظام ، المقد مين في هذا الكتاب ، تمكن من لم يتعرف من القراء الى اثارهم من قبل من مشاهدة الدين الإسلامي الغني في مظهر جديد . وكما ينوه شخصيا ، فإن كلا منهم و يتكلم عن مظهر كان واقعا حياتيا ، ونظر عالمي قد تداولته أفكار أجيال من الحكماء (المسلمين) وأهل البصيرة عبر القرون » .

وكتاب الأستاذ نصر مهم كذلك ، لاعتبار آخر ؛ فهو باكورة سلسلة جديدة من المحتوى نفسه بعنوان ، دراسات هارفاد في الأديان العالمية ، تصدر تحت اشراف هذا المركز .

روبرت ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأديان العالمية جامعة هارفارد ألقيت هذه الفصول الثلاثة التالية أصلاً ، كمحاضرات عامة في جامعة هارفارد خلال مارس ١٩٦٣ تحت إشراف مركز دراسات الشرق الأوسط ومركز دراسة الأدبان العالمية . وإنني لمدين خاصة للأستاذ ر. ه. ل. سليتر مدير مركز دراسة الأدبان العالمية ، بما مكنني من إلقاء هذه المحاضرات ، ولمعاونته في إظهارها بحلية الطبع . كما أنني شاكر للآنسة م. كاثلين أهيرن ، والسيدة باتربسيا سوانسن لإعدادهما النسخة الخطية للطباعة .

سيد حسين تصر

#### افت ناحیت نه

يجب أن يحدّد العصر الذهبي للإسلام ، من حيث ارتباطه بقوة الحياة النبي الدينية والروحية وتحقيق مشك ، ضمن الإطار الزمني لحياة النبي محمد (عليه السلام) والمجتمع الإسلامي الأول في المدينة .

وكما أن البلرة توضع في الأرض فتنمو إلى شجرة ولا تؤتى غارها إلا بعد مرور الزمن واكتساب الحيوبة اللازمة من التربة الملائمة، فقد آتت شجرة الحضارة الإسلامية تمارها العقلية والفنية بعد عدة قرون من بدايتها ؛ غذيت خلالها بتراث الحضارات السابقة ، التي وقف الإسلام منها موقف الوارث . فلم تبلغ الفنون والعلوم ، كما لم تبلغ الفلسفة والإلهيات ، أوج تكاملها الشكل أو تصبح غاية في الوضوح اللا بعد أن دعم المجتمع الإسلامي تماماً ، وبعد أن اتخذت أفكار الوحي الالمي أشكالاً معينة عسوسة ؛ حتى تم إخراج الحضارة الوحي الالمي أشكالاً معينة عسوسة ؛ حتى تم إخراج الحضارة المحديدة إسلامية بكل معنى الكلمة، وإن كانت قد مازجتها عناصر غير إسلامية الأصدل .

لقد كان انتشار الإسلام وتلاحم المجتمع الإسلامي بالتالي أحد الأحداث الخاطفة الحاسمة بالنسبة الى التاريخ البشري. فما أن انتهت الحركة الأرضية للنبي (ص) تحت لواء الإسلام، إلا وكانت الجزيرة العربية قد اتحدت لأول مرة. وفي عام ٧٠٠ بعد الميلاد، أي بعد مولد الإسلام بأقل من ثمانين سنة ، انتشر الدين الجديد في أرجاء الشرق الأوسط كله وشمال افريقيا ، واتسع نطاقه من وادي السند إلى الأندلس . وعلى خلاف التوسع الوحيد الذي يمكن أن

يقارن به بوجه ما ، يعني هجوم المغول على غرب آسيا بعد ذلك بسبعة قرون ، فإن انتصار الإسلام كان ثابتاً دائماً ؛ اللهم إلا في الأندلس ، حيث أجلي المسلمون في القرن الخامس عشر . فكل بلد امتد إليه الإسلام في هذه الفترة القصيرة قد أسلم ، وفي كثير من الحالات تعرب وبقي كذلك إلى اليوم الحاضر .

الحالات تعرب وبقي كذلك إلى اليوم الحاضر.
وكما يجب أن يتوقع المرء، فإن هذا التوسع الفجائي وفتح مثل هذه الأصقاع المترامية على يد المسلمين ، احتاجا إلى زمن قبل أن تتحول الأصقاع المغلوبة إلى مجتمع مكون على النمط الإسلامي . وكانت هناك آنداك حاجة ملحة الى ايجاد دساتير إدارية وقوانين حكومية الأوضاع لم يسبق لها مثيل قط في مجتمع الجزيرة العربية الإسلامي أثناء حياة النبي ، ولتطبيق شرائع القرآن وأفعال النبي في ظروف جديدة لم تنشأ من قبل مطلقاً . لذا بلل الخلفاء الأربعة الأول اللين يدعون عادة بالراشدين ، كما بذل الأمويون ، جل جهودهم لحل يدعون عادة بالراشدين ، كما بذل الأمويون ، جل جهودهم لحل القرآن وتفسيره وجمع السنة أو الأحاديث النبوية وتنظيم دراسة اللغة القرآن وتفسيره وجمع السنة أو الأحاديث النبوية وتنظيم دراسة اللغة المربية ، التي كانت لها جميعاً أهمية آنية بالنسبة الى المجتمع الجديد، ما دام القانون المقدس لهذا المجتمع الناشيء أو الشريعة يقوم على أساس القرآن والحديث . وما دامت لغتهما ، التي كان يجهلها الكثيرون من المسلمين غير العرب المهتدين حديثاً ، هي العربية .

قانصراف الذهن إلى هذه المشاغل الآنية ، حال بين الأمويين وبين توجيه انتباههم إلى الميراث العريض الذي وضعته أيدي الحظ في متناول المسلمين . لذا لم يتوافر وجود أشخاص مثل خالد بن يزيد ، الذي بدأ يهتم بعلوم ما قبل الإسلام، أثناء هذه الحقبة المبكرة من التاريخ الإسلامي ، إلا بالعرض . كما لم تنقل كتب عن اليونانية أو السريانية إلى العربية إلا في ما ندر . بل على العكس ، كانت هذه الفترة المي الفترة التي أرسيت فيها القواعد للعلوم النقلية الدينية الحاصة بتفسير القرآن والحديث. وبلغت دراسة اللغة العربية والعناية والعناية

بها مستوى رفيعاً من التكامل ، لدى قيام مدرستي الكوفة والبصرة النحويتين ، وظهور عدد من أفذاذ النحاة والشعراء ونقاد الأدب .

على كل حال ، لم تكن هناك مندوحة للمسلمين من توجيه انتباههم عاجلاً أم آجلاً ، إلى خزانة علوم ما قبل الإسلام ، التي كانت مودعة داخل القلعة الإسلامية نفسها . فقبل ظهور الإسلام، كانت تآليف عدد من أساتذة المدرسة الاسكندرية التي كانت في حد ذاتها نقطة التقاء التيارات الثقافية اليونائية واليهودية والبابلية والمصرية ، قد ترجمت إلى السريانية ونقلت إلى انطاكية ، ومن هناك إلى مدن أبعد شرقاً مثل نصيبين والرها .

وهذا الوضع الذي كان له أثر كبير في الحضارة الإسلامية فيما بعد ، كان قد نشأ بسبب الإنشقاق الذي قام بين الكنائس المسيحية الشرقية .

كان هذا الانقسام الداخلي قد فصل النسطوريين ومن ثم اليعاقبة عن الأرثوذكس الناطقين باليونانية ، وأجبرهم على أن يؤسسوا مدارسهم ومراكزهم التعليمية الخاصة ، وأن يعتنوا بلغتهم الخاصة ، أي السريانية ، حتى يستقلوا عن الكنيسة الناطقة باليونانية في الإسكندرية وبيز فطية ، التي انفصلوا عنها . وبفضل تشجيع الأكاسرة اللين كانوا بطبيعة الحال يعارضون البيز نطيين ؛ وبالتالي يعطفون على خصوم أعدائهم ، اتسع انتشار النسطوريين في أرجاء الإمبراطورية الفارسية ، بل وأسسوا كنائس لهم حتى في آسيا الوسطى . أضف الفارسية ، بل وأسسوا كنائس لهم حتى في آسيا الوسطى . أضف وعلم اللاهوت الاسكندرانيين، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، وعلم اللاهوت الاسكندرانيين، (١) اللذين كانت المسيحية قد تبنتهما، جنباً إلى جنب مع تقليد معين لقراءة النصوص اليونانية المشتملة على جنباً إلى جنب مع تقليد معين لقراءة النصوص اليونانية المشتملة على

 <sup>(1)</sup> تترجم هذه الفظة لفظة الفظة Hellenistic التي تشير بالانكليزية ال الحقبة التابعة للأسكندرية وتأسيس الاسكندرية التي بانت منذ ذلك الحين مركز الحضارة اليونانية.

العلوم والفلسفة وتفسيرها .

وبالإضافة إلى المراكز المسيحية التعليم ، كانت هناك مدينة حرّان موطن الصابئين الذين اعتبروا أنفسهم أتباع النبي ادريس أو (هرمس)، والذين حافظوا على كثير من معارف أشد المدارس باطنية في الحقبة الاسكندرانية ، كالفيثاغورية الحديثة والهرمسية ، ثم نشروها في العهد الإسلامي . كانت الهرمسية كذلك قد دخلت بلاد فارس حتى قبل قيام الإسلام ، ونجد في بعض الكتابات الفهلوية التي نقلت إلى العربية في ما بعد عناصر اسكندرانية مضافة إلى بعض المناصر الهندية وقد امتزجت بأنماط فكرية ايرانية صرفة بطريقة دقيقة .

كذلك أسس الأكاسرة مدرسة جنديشابور لتنافس المراكز العلمية البيزنطية ؛ حيث استقدم الفلاسفة والعلماء الهنود والمسيحيون واليهود للدرس والتدريس. في هذا المركز استنبت تعاليم الطب الهندي وامتزجت بطب اليونان.

وفيه أيضاً ، عرف الساسانيون علمي الفلك وأحكام النجوم المنديين ووضعوا ، بمساعدة علماء الفلك الهنود ، الزّيج المعروف باسم و زيج شهرياري .

وهكذا ، فقد بني في هذه المدن ، أمثال جُندشابور وحرّان والرّاها ونصيبين ، مقدار كبير من معارف اليونان والبابليين ، فاهيك بالهنود والقرس ، محفوظاً كتركة حية حتى قيام العهد الإسلامي . ثم ما أن وجه المسلمون عنايتهم إلى علوم ما قبل الإسلام وحاولوا أن يدمجوها في حضارتهم ، حتى وجدوا بين ظهرانيهم العديد من الاسخاص الأكفاء لنقل المصادر إلى العربية. ففي هذه المراكز التي كانت واقعة جميعاً في نطاق العالم الإسلامي ، كان ثمة علماء ، معظمهم من الفرس ، الذين كانوا متضلعين من المواضيع التي كانوا يعالجونها ، كما كانوا محفقون اليونانية أو السريانية أو الفهلوية أو السنسكريتية ، حسب ما يقتضيه الحال ،

بالإضافة إلى العربية التي كانوا يَنقلون إليها . ومع قيام العباسيين ، وخاصة في زمان هارون الرشيد والمأمون والمعتصم ، عندما بدأت العناية تتجه إلى علوم الأوائل وتبذل الجهود الواسعة لنقل المصادر إلى العربية ، كان من السهل استقدام المرجمين الأكفاء إلى عاصمة الخلافة في بغداد . وفي مدة قرنين ، دامت من حوالي ٧٥٠ إلى ٩٠٠٠ بعد الميلاد ، نقل إلى العربية قدر هائل من المصنفات الميتافيزيقية والفلسفية والعلمية ، من اليونانية والسريانية والفهلوية والسنسكريتية ، على يد عدة مدارس للترجمة كانت تختلف بعضها عن بعض من حيث الكفاءة والاستعداد . وهنا ، ينبغي التنويه بأولئك الجهابذة من المترجمين أمثال حنين بن اسحق النصرائي ، وولده اسحق بن حنين الذي كان ينقح النصوص قبل ترجمتها ، وثابت بن قرَّة الحَرَّانيّ ، وابن المقفع الذي اعتنق الإسلام بعد أن كان زرادشتياً . جميسع هؤلاء أغنوا اللغة العربية اغناء لا حدًّ له عن طريق ترجماتهم ، وهيأوا التربة لنشأة شنى مدارس الفلسفة والعلوم. لقد قامت هـذه المدارس التي جاءت في أعقاب نقل هذا القدر الهائل إلى العربية ، كنتيجة لتطبيق مبادىء الإسلام على أشكال المعرفة المختلفة التي ورثها المسلمون على ذلك الوجه ، وللأمج هذه الأشكال المختلفة من المعارف في النظرة الإسلامية إلى الكون .

بالطبع قد يتساءل المرء: لماذا اتجهت عناية المجتمع الإسلامي فجأة الى علوم الأوائل وفلسفاتهم ، حتى عمد الخلفاء إلى تأسيس المراكز الكبيرة لنقل الكتب إلى العربية وتمويلها ؟ ! . . . ولعمل أفضل جواب يمكن أن يُرد به على هذا السؤال المهم هو أن المسلمين في هذه الحقبة كانوا قد احتكوا بالثقات من رجال الدين اليهودي والمسيحي الذين كانوا يدافعون عن عقائدهم الدينية كما كانوا يهاجمون العقائد الإسلامية أيضاً ، متذرعين بالحجج المستمدة من المنطق والفلسفة الأرسطوطاليسيين ، مما كان يجهله المسلمون . ومن المعروف أن أمثال هذه المناظرات قد جرت في دمشق .

وعلى الأرجع أن الرغبة في مد العقيدة الإسلامية بسلاح عقلي من نوع مماثل ، وبالتالي في حفظ قوة الشريعة التي كان يعتمد عليها سلطان الخلفاء ، هي التي حملتهم ، لا سيما المأمون ، على بذل جهود كبيرة في سبيل نقل مصنفات فلسفية وعلمية إلى العربية . على أن هذا لا يعني إنكار الاهتمام الشخصي للخلفاء العباسيين الأول بعلوم الأواثل ؛ وإنها ينبغي أن يكون هناك أيضاً سببب أعم يتصل بمصلحة المجتمع الاسلامي والخلافة المرتبطة به من شأنه أن يؤدي إلى بدل مثل هذا الجهد ، الذي لم يسبق له مثيل من جانب هؤلاء الحكام ، من أجل نقل ه حكمة الأجيال ، إلى العربية .

وبتوافر الفلسفة وكثير من علوم اليونان والفرس والهند ، بدأ المسلمون تدريجاً استحداث وجهات النظر العقلية المتعددة التي سيطرت على أفق الحضارة الإسلامية منذ ذلك الوقت . ففي القرن الثالث الإسلامي ، استقرت أسس المذاهب الفقهية والطرق الصوفية كل على حدة ، وتبلورت أجزاء الوحي بعد أن كانت في طور الانصهار . وعلى هذا المنوال ، امتصت وجهات النظر العقليسة المختلفة في مدى بضعة قرون الغذاء الذي قدمه ميراث العالم القديم المضخم ، بعد أن أصبح متوافراً بالعربية ، وأضيف إلى عالم النظر الإسلامي فأدى إلى قيام مدارس الفلسفة والعلوم والفنون المختلفة . والحيد ، يمكننا بحق أن نشير إلى هذه المذاهب الفكرية على أنها مذاهب إسلامية ، ما دامت المفاهيم والأشكال التي تستعملها قسد انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في انصهرت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ، حتى ولو كانت قسد نشأت في النظرة الإسلامية ،

وفي المقالات التالية ، اخترنا للبحث ثلاثة من أعظم الحكماء المسلمين شهرة هم : ابن سينا والسهروردي وابن عربي ، آملين أن تتضح من خلالهم وجهات نظر ثلاثة مذاهب عقلية مهمة ، هي مذهب الفلاسفة العلماء والإشراق والتصوف . ولا ننس أن الفكرة هي التي تهيمن دائماً على الفرد في الشرق ، وفقاً لقول على

بن أبي طالب ، المعثل الأعلى للحكمة الإسلامية والرسالة الباطنية النسبي : تعرفون الرجال بالحق ، لا الحسق بالرجال . فالأعلام الثلاثية اللين تؤلف عقائدهم موضوع دراستنا الحالية ، مسع كونهم بطبيعة الحال على أهمية بالغة في حد ذاتهم، يؤدون دورا خطيراً بالنسبة إلى المدارس التي ينتمون إليها . فكل منهم بالإضافة إلى ذلك ، يمثل وجهة نظر عاشها أصحابها وتأملوا فيها أجيالاً واستحوذت على أتباع كثيرين من الحكماء والعارفين على مر العصور . ومع أن مذاهبهم ليست الوحيدة التي نشأت في الإسلام ، إلا أنها تعتبر من أعظم المذاهب التي نشأت في هذه الحقبة الباكرة ؛ وهي تبرز بالجملة مظهراً بارزاً من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف تبرز بالجملة مظهراً بارزاً من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف تبرز بالجملة مظهراً بارزاً من مظاهر العقل الإسلامي ، وتكشف الإسلام .

سيد حسين نصر

القسم الأول ابن سينا والفلاسي غذالعلما و

#### أسلافس ابن سينا

تعتبر المحافل الدينية الإسلامية التقليدية، بصفة عامة، أن أول فيلسوف ظهر في العالم الإسلامي كان فارسياً يدعى الإيرانشهري، حاول أن يجلب الفلسفة إلى الشرق ، هذا الشرق الذي اعتبره الفلاسفة المتأخرون من الفارابي حتى السهروردي مهد الفلسفة الأصلي (١) ، إلا أنه لم يبق من هذا الشخص سوى اسمه ، كما لم تبق من كتاباته بقايا وافية تمكننا من الذهاب إلى أنَّه مؤسس الفلسفة الإسلامية . وعلى العكس ، فالفلسفة المشَّائية ، وهي واحدة بين العديد من المدارس التي قامت في العلم الإسلامي ، (وان كانت الوحيدة التي اشتهرت في الغرب وكثيراً مَا تنزل بمنزلة الفلسفة الإسلامية ، بحد ذاتها) ، إنما برزت على يد أبي يعقوب الكندي المعروف بـ وفيلسوف العرب ، (٣) يجب أن يعتبر الكندي مؤسس تلك المدرسة التي اختلطت فيها الفلسفة الأرسطوطاليسية كما شرحها المفسرون الإسكندريون، وخاصة الاسكندر الافروديسي وثامسطيوس ، بالأفلاطونية الحديثة التي وصلت إلى المسلمين عنّ طريق تعريب وتلخيص أقسام من و التاسوعات ، Enneads تحت عنوان و أثولوجياء أرسطو، ومن و كتاب العِلمَل، المنحول لأرسطو ؛ وهو عبارة عن تلخيص لـ و مبادىء الإلهيات، (٣) لبرقلس. وفي هذه المدرسة أيضاً امتزج العلم بالفلسفة ، أو على الأصح كان يعتبر فرعاً منها، كما كانت تعتبر الفلسفة بمعنى آخر أنها تبتدىء بتقسيم العلوم . وكانت الشخصيات الكبيرة في هذه المدرسة كالكندي بالذاتُ علما م كما كانوا فلاسفة ؛ على الرغم من أن الفلسفة في بعض

الأحوال غلبت قد على العلوم كما نرى من أمر أبي سليمان السجستاني، أو غلبت العلوم على الفلسفة كما فرى من أمر آخرين كالبيروني . ولد الكندي مؤسس هذه المدرسة ، مدرسة الفلاسفة العلماء ، في البصرة حوالي ١٨٥ (٨٠١)، من عائلة عربية ارسطقراطية تنتمي الى كندة . وكان أبوه حاكماً على الكوفة . فتلقى أحسن ما يمكن أن

بكون من التعليم في البصرة ، التي لم تكن بمعزل عن تأثير مدرسة جنديشابور المجاورة، ثم في بغداد التي أصبحت في العهد العباسي حاضرة العلم . وسرعان مسا تضلع من الفلسفة والعلوم ، التي كانت متوافرة بالعربيسة إذاك ، وحساول إدماجها في النظر الإسلامي .

هذا ، وكان حذقه في مختلف حقول العلم سبباً في اعتزاز الخليفتين المأمون والمعتصم به ؛ حتى أصبح مربياً لابن ثانيهما ، متمتعاً في البلاط بمركز ندر أن يتسنى الفلاسفة والحكماء المتأخرين . ولكن مكذ الكندى الرفع مقربه إلى البلاط لم يدما من أمانته أيامه إنها

مركز الكندي الرفيع وقربه إلى البلاط لم يدوما. وفي أواخر أيامه ابتلي بمحنة أثناء خلافة المتوكل ، ومات مغموراً حوالي ٢٥٢ ( ٨٦٦ ) . (١)

وعلى الرغم من أن اسم الكندي أصبح من ألم الأسماء في التواريخ الإسلامية ، فلم نكن نعرف من آثاره العربية إلا عددا ضيلاً حتى ثلاثين عاماً خلت ، إذ اكتشف عدد لا يستهان به من مؤلفاته في استنبول ، مكنت العلماء من دراسة أفكاره بالرجوع إلى أقواله ذاتها . ومع ذلك ، فإن الرسائل الأربعين أو الخمسين التي وصلتنا ، إنما تكون جزءاً ضئيلاً من المجموعة الضخمة التي ألفها ؛ إذا أردنا الاستناد الى ما ورد في فهرست ابن النديم من عناوين

مصنفاته البالغة مثنين وأربعين مصنفاً .

وتشتمل الآثار التي وصلتنا على رسالته في ما بعد الطبيعة ، ومؤلفات مختلفة في المنطق وتقسيمه للعلوم ، وبحوث في آثار أرسطو ، ورسالته الشهيرة في العقـــل التي كانت معروفة في الغرب باسم ورسالته الشهيرة في العقـــل التي كانت معيق في الفلاسفة المتأخرين De Intellectu والتي كان لها تأثير عميق في الفلاسفة المتأخرين كابن سينا (°) ، وعلى تنبؤه بمدة المخلافة العباسية ، وكتب أخرى

**في مختلف العلوم الطبيعية والرياضية** (٦) .

وقد انتشرت شهرة الكندي في الغرب اللاتيني أيضاً. وذلك من خلال ترجمة بعض مؤلفاته الفلسفية والعلمية . وكان في الواقع من أبرز الشخصيات الإسلامية في الغرب ، وخاصة في صناعة التنجيم التي اعتبر في مضمارها حجة لا تدافع . وقد اعتبر بالفعل لدى الكثيرين أحد الثقات التسعة في التنجيم . وبلغت شهرته في العصور الكثيرين أحد الثقات التسعة في التنجيم . وبلغت شهرته في العصور الوسطى درجة عظيمة حتى لقد امتدت إلى عصر النهضة . وهكلا نجد أن كاتباً مرموقاً في ذلك العصر مثل كاردانوس (Cardamus) ، يدرج الكندي في عداد أعظم الشخصيات الفكرية الإثنتي عشرة في يدرج الكندي في عداد أعظم الشخصيات الفكرية الإثنتي عشرة في تاريخ البشر (٢) وأبعدها أثراً .

وتتجلى بوضوح في الكندي معظم الخصائص التي نقرنها باسم الفلاسفة العلماء المتأخرين . لقد كان رجلاً كلي النزعة ، يرتاح إلى المنطق والعلوم الطبيعية والطب والموسيقي ارتياحه إلى علم الكلام والميتافيزيقا . وقد بقي مسلماً ورعاً ، بينما راح ينشد الحقيقة من أي منبع يجدها فيه . وهاك ما كتبه في مطلع رسالته في والفلسفة الأولى ، مما كثر به الاستشهاد : وينبغي لنا أن لا نستحي مسن استحسان الحق واقتناء الحق من أين أتى ، وإن أتى من الأجناس القاصية عنا والأمم المباينة (لنا) . فإنه لا شيء أولى بطالب الحق من الحق وليس (ينبغي) بخس الحق ، ولا تصغير بقائله ولا بالآني به ، ولا أحد بخس بالحق ، بل كل يشرفه الحق ، (١٠) .

وهناك أيضاً خواص اخرى مميزة للكندي: ففي الفلسفة ، كان أقرب إلى المدرسة الأثينية الأفلاطونية المحدثة منه إلى المدرسة الإسكندرانية التي مال الفارايي إليها ، كما أنه فضل القياس الإستثنائي والمنفصل (ه) اللذين استخدمهما برقلس الأثيني الأفلاطوني المحدث ؛ هذا القياس الذي انتقده في ما بعد الفاراني، وهو أكر

<sup>.</sup> Hypothetical and disjunctive syllogism (+)

تعلُّقاً بأرسطو ، وعده شكلاً ضعيفاً من أشكال الاستدلال . وكذلك ، أظهر الكندي ولماً خاصاً بالعلوم الباطنية ، لا نجده عند معظم المتأخرين من الفلاسفة العلماء .

أمّا في موضوع الدين ، فقد مال إلى عقيدة المعتزلة وحاول أن يضع لها بناء فلسفياً ؛ فتصور علاقة بين الفلسفة والدين أو الإيمان والعقل ، لا نجدها في آثار الفاراني وابن سينا . فعند الكندي أن ثمة نوعين ممكنين من العلم : العلم الإلهي الذي يسبغه الله على الأنبياء ، والعلم الإنساني الذي تعتبر الفلسفة أعلى أشكاله . والأول أسمى من الثاني ، لأنه يستطيع أن يدرك حقائق لا يستطيع العلم الإنساني مطلقاً أن يدركها من تلقاء نفسه . وعليه يجب التسليم بالحقائق المنزلة ، كخلق العالم من العدم والمعاد الجسماني ؛ حتى ولو لم يمكن إثباتها عن طريق الفلسفة ، وحتى لو تناقضت معها . فالفلسفة والعلوم عن طريق الفلسفة ، وحتى لو تناقضت معها . فالفلسفة والعلوم الأفلاطونية الحديثة لصدور العقول والأفلاك ، وبين تقرير الخلق من العدم والقول بأن سلسلة الوجود تتوقف على فعل إلهي .

وبظهور الكندي ، يبدأ تأمل المباحث والأفكار الاسكندرانية في قرينة إسلامية والنظر إليها في لغة جديدة . وقد ساهم كل من أفلاطون وأرسطو والأفلاطونيين المحدثين والرواقيين والهرامسة والفيثاغوريين والأطباء والرياضيين القدامي ببعض العناصر التي دخلت في تركيب هذه المدرسة التي ظهرت بظهور الكندي . هذه المدرسة بقيست أمينة للانسجام الداخلي والمقتضيات المنطقية للمناهج التي عابلاتها ، ناهيك بأنها استوعبت عناصر لها ارتباط وثيق بالحاجات العقلية والنفسية الى بعض العناصر المقومة للمجتمع الإسلامي . فهي على هذا الوجه تخلق وجهة نظر عقلية ، لا تتفق مع الإمكان الذي يجب أن يتحقق فحسب ، بل مع حاجة يجب أن تسد أي وجهة نظر النظر الكلي الإسلامي .

وتظهر بعد الكندي شخصيات كثيرة لها أهتمام عام بكل فرع

من العلوم والفنون تقريباً وبالفلسفة وعلم الكلام أيضاً. فأدجوا الميول العامة لعالم وفيلسوف من أبناء وعصر النهضة وفي العلوم والفنون في الميل الديني المخاص للاهوتي أو فيلسوف من أبناء العصور الوسطى. فكونوا طبقة من الرجال الذين وجلوا، وقد توفروا على الفلسفة والعلوم ، أن حاجتهم إلى السببية قد تحققت داخل الإسلام ، فلم يتسببوا اذا في إيجاد الثغرة التي حدثت بين الدين والعلوم في أعقاب العصور الوسطى في العالم الغربي . والكندي باكورة هذه المدرسة الجديدة ، مدرسة الفلاسفة العلماء في العالم الإسلامي . ويمثل من عدة نواح دور تحوذج للحكماء الذين جاءوا بعده ، وشاركوه في وجهة نظره إلى الكون .

كان أشهر تلامذة الكندي أحمد بن الطيب السرخسي (١) ، المعلم الشيعي للخليفة المعتضد والذي نكب فيما بعد لإفشائه أسرار المخليفة وساءت سمعته بين كثير من الثقات المتأخرين كجاحد للنبوة (١٠٠). وعكننا أيضاً أن نذكر بين تلاميد الكندي أبا معشر البلخيي المنجم الشهير المعروف في الغرب في العصور الوسطى باسم البلخيي (١٠٠) مؤلف وصور الوسطى باسم الأقاليم و و المسالك والممالك ، اللذين يعدان من أهم مصنفات الجغرافيا الإسلامية الأولى ، والمصدر الذي استمدت منه كتب الإصطخري وابن حوقل اللاحقة والأوسع شهرة . فقد روج هؤلاء الرجال لأثر الكندي وخصوصاً في العلوم ، وكانوا بمثابة الجسر الذي يصل بين الكندي وخلفه الحقيقي كفيلسوف عالم ، المحسر الذي يصل بين الكندي وخلفه الحقيقي كفيلسوف عالم ،

وُلد الفارآبي ، أو « Alpharabius عند اللاتين ، و المعلم الثاني ، (۱۳) عند العلماء المسلمين المتأخرين ، في قرية وسيج بفاراب من أعمال خراسان حوالي ۲۵۷ (۸۷۰) (۱۲) . ورحل في شبابه إلى بغداد ليدرس المنطق والفلسفة على متى بن يونس ، ثم إلى حران حيث تتلمذ على يوحنا بن حينلان . ولما كان منذ نعومة

أظفاره على ذكاء حاد وموهبة فائقة لاكتساب جميع المواضيع العلمية تقريباً ، فسرعان ما بزغ نجمه كفيلسوف وعالم . وعاد إلى بغداد حيث اجتمع حوله جمهور من التلاميد من بينهم الفيلسوف المسيحي المعروف يحيى بن عدي . ولكن مقام الفاراني في العاصمة العباسية لم يدم ؛ إذ ترك تلك المدينة في ٣٣٠ (٩٤١) إلى بلاط سيف الدولة الحمداني في حلب وبقي هناك حتى وافاه الأجل في ٣٣٩ (٩٥٠). شروحاً على والمقاراني عامة الشارح العظيم والمقلد لأرسطو . فقد كتب شروحاً على والمقولات ، و والعبارة ، و والتحليلات الأولى والثانية ، و والمغالطة ، أو والسوفسطيقا ، ثم والخطابة ، و و السعر ، كما والأخلاق إلى نيقوماخس ، و والطبيعيات ، و والسماء والعالم ، و والآثار العلوية ، لأرسطو . وقد صنف شرحاً على ما بعد الطبيعة ، و والعالم ، وكذلك كانت له ، علاوة على أهميته كعرض لحل الفاراني شخصياً لمسائل ما بعد الطبيعة ومسائل الوجود ، علاقة مباشرة بفهم ابن سينا للميتافيزيقا الأرسطوطاليسية .

وكانت لآثار الفارابي في المنطق خاصة أهمية كبرى ، إذ عبّر عن المنطق الأرسطوطاليسي فيها باصطلاحات فنية عربية دقيقة موفقة للغاية ؛ بحيث أصبحت منذ ذلك الحين ميراثاً بلحميع فروع العلوم الإسلامية تقريباً (١٠٠).

والفارابي ، على الرغم من أمانته الفائقة للبرهان الأرسطوطاليسي ، الذي يعده مفتاحاً لجميع أنواع البحث العلمي ، ومن أنه اقتضى أثر والحكيم ، بدقة في مسألة علم النفس ، لم يكن بحال من الأحوال أرسطوطاليسياً صرفاً . لقد عمل على توحيد أرسطو وأفلاطون ، إذ كان يعتقد كأغلب الحكماء المسلمين ، أن الحكمة التي بيتنها هذان الرجلان قد جاءت في النهاية من الوحي الإلمي ، ولذا ، لا يمكن أن تكون متناقضة كلياً . وكتب عدة كتب لهذه الغاية ، أشهرها كتاب و الجمع بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلمي وأرسطوه ، حاول فيه أن يوفق بين رأي الحكيمين أفلاطون الإلمي وأرسطوه ، حاول فيه أن يوفق

بين وُجهتي نظر هذين الأستاذين القديمين ؛ كما حاول ذلك من قبله (١٦٠ الأفلاطونيون المحدثون وأولئك الذين أطلق عليهم برقلس اسم «سلسلة الفلاسفة الذهبية».

وكان الفاراي فيلسوفاً سياسياً أيضاً ، بل ، يجب أن يُعد في المحقيقة مؤسس الفلسفة السياسية في الإسلام (١٧) . وكان في هذا الباب غالباً ما يتبع مبادىء أفلاطون الذي كان يلقبه بإمام الفلاسفة ، والذي وصلت فلسفته السياسية إليه عن طريق شرح مجهول له والجمهورية، و « النواميس ، (١٨) . لقد حاول الفاراني أن يجمع بين شخصية الملك الفيلسوف الأفلاطونية وشخصية النبي الشارع في الأديان الإبراهيمية ، ووصف المدينة الفاضلة التي تهيمن فيها شريعة سماوية واحدة على العالم كله . وفلسفته السياسية التي تنطوي عليها كتب واحدة على العالم كله . وفلسفته السياسية التي تنطوي عليها كتب السعادة ، وكتاب « السياسة المدنية ، هي أعظم المؤلفات في هذا السعادة ، وكتاب « السياسة المدنية ، ، هي أعظم المؤلفات في هذا الباب في الإسلام . ولقد كان لها الفاراني من حيث الروح منه إلى ابن سينا الذي كان أقرب من حيث الزمان .

واختلف الفارابي أيضاً عن أرسطو في أنه كان ولوعاً بالموسيقى؛ فقد كان له عطف عميق على وُجهة نظر الفيثاغوريين ، بينما كانت مقدرة أرسطو الموسيقية ضئيلة على كل حال . ولقد ألف المعلم الثاني رسالات في كل فروع المراحل الثلاثية والمراحل الرباعية من منهاج التربية الفيثاغورية ؛ إلا أنه حاز شهرة خاصة في الموسيقي بالمدرجة الأولى ، حتى تواترت القصص عن عبقريته الموسيقية الفلة ؛ فقد كان عازفاً بارعاً إلى جانب كونه خبيراً من الناحية النظرية . والواقع أنه ترك لنا ما يمكن اعتباره أهم الكتب في موسيقي النظرية . والواقع أنه ترك لنا ما يمكن اعتباره أهم الكتب في موسيقي المصور الوسطى ، أعني «كتاب الموسيقي الكبير» (١٠٠٠) الذي كان له نفوذ كبير في الشرق والغرب ، وكان مرجعاً موثوقاً به على مدى العصور اللاحقة . وسرعان ما انتشرت تلاحين الفارابي في مدى العصور اللاحقة . وسرعان ما انتشرت تلاحين الفارابي في

الشرق وخاصة بين بعض الطرق الصوفية ، وما زالت تستساغ لدى بعض الطرق المواظبة على السماع حتى يومنا هذا .

بعض الطرق المواظبة على السماع حتى يومنا هذا .

هذه العلاقة بالتصوف (٢١) ليست مجرد اتفاق ؛ فالفاراي على الرغم من نبوغه في المنطق والفلسفة السياسية ، قد عاش حياة رجل صوفي بروح متصوف ؛ حتى إن بعض الإصطلاحات الصوفية لتشيع في كل مكان بين تآليفه (٢٢) . لقد ازدرى الحياة الدنيوية المفرطة ، وكان له شغف خاص بالطبيعة العذراء وببساطة الحياة التي تستحوذ على من يعيش بين أحضانها ؛ حتى إنه كان يعقد دروسه ومساجلاته في الحقول المجاورة لنهر خارج المدينة المزدحمة . وكان غالباً ما يرتدي زيّ آسيا الوسطى مع قلنسوة كبيرة من الفراء ، مستنكفاً الإذعان لتقاليد البلاط الخاصة بالملابس أثناء وجوده فيه . ومع ذلك ، فقد كان يظهر في بعض الأوقات في زي يبز به جميع الناس ، وربما قصد من ذلك تحيير نقاده لدى البلاط (٣٢) .

وأكثر ما يظهر اهتمام الفاراي الخاص بالتصوف في كتابه الشهير و فصوص الحكم و (٢٤) ؛ أعظم مؤلفاته ذات الآثر المستمر في الشرق والذي درس وقرىء في المدارس ولا يزال حيى يومنا هذا. وعلى الرغم من أن صحة نسبة هذا الكتاب الى الفارايي أصبحت موضع شك في الآونة الآخيرة (٢٠) ، فالآدلة المسوقة لا تبدو كافية ؛ ويبدو من المرجح جداً أن الكتاب للفارايي ، أو على الأوقل يمت إلى مدرسته . فالكتاب في ظاهره شرح لآراء المشائين الميتافيزيقية . أما في مدلوله الرمزي ، فإنه يحتوي على حلقة كاملة من العرفان ؛ أما في مدلوله الرمزي ، فإنه يحتوي على حلقة كاملة من العرفان ؛ وعلى هذا الوجه يتدارس في إيران الحديثة (٢١) . لقد كتبت شروح عديدة على هذا الكتاب عبر القرون ، أشهرها شرح اسماعيل الحسيني عليدة على هذا الكتاب عبر القرون ، أشهرها شرح اسماعيل الحسيني الفاراني ؛ وفي ذلك دلالة على مقدار ما كان له من الأهمية البالغة بالنسبة الى العالم الإسلامي عامة (٢٢) .

وهكذا ، فكما نرى أن المعلم الثاني قد اشتهر بشروحه على كتب أرسطو وروَّح لها ، وبصياغة المنطق بمجموعه في قالب اللغة العربية الجديد؛ نرى أنه أيضاً ، كان فيلسوفاً سياسياً محتذياً مثال أفلاطون ، وكان عالماً ، ورياضياً وموسيقياً موهوباً بوجه خاص ، وأخيراً مؤلفاً لكتاب عرف عند الخلف كخلاصة لمبادىء والعرفان». وعلى هذا ، فقد كان ممثلاً ثانياً رفيع القدر لمدرسة الفلاسفة العلماء بل ، يجب أن يعتبر أعظم من الكندي كسلف لابن سينا ، الذي حظيت فيه المدرسة بأعظم ممثليها شهرة .

وممن تجدر الإشارة الخاصة إليه كسلف لابن سينا ، معاصر الكندي ، عدمد زكريا الرازي ، المتوفى بين ٣١١ (٩٢٣) ٣٢٠ (٩٣٣) المعروف في اللاتينية باسم و Rhazes » ، الذي اشتهر في الغرب شهرته في العالم الإسلامي (٢٨١) . وعلى الرغم من أن الرازي يعتبر نفسه فيلسوفا من رعيل كبار والعارفين » القدامى ، ومن أنه بسط فلسفة كونية خاصة قائمة على خمسة مبادىء أزليسة ومرتبطة بوطيماوس » في تفسيرها الإسكندراني المتأخر ، فقد كان في نظر معاصريه كما كان في نظر الأجيال اللاحقة طبيباً كفؤا أكثر منه فيلسوفا . لقد تعرضت آراؤه الفلسفية والدينية ، التي كانت تحمل فيلسوفا . لقد تعرضت آراؤه الفلسفية والدينية من ناحية أخرى ، فيلد القاسي على يد رجال كالفاراي والبيروني (٢٩٠ في ما بعد . ولم يبق من كتبه التي تتناول هذه المواضيع إلا القليل . أما منهاجه ولم يبق من كتبه التي تتناول هذه المواضيع إلا القليل . أما منهاجه وفي الكيمياء ، كما يتبين من وسر الأسرار » (٢٠٠) ، فقد لعب دوراً وفي الكيمياء ، كما يتبين من وسر الأسرار » (٢٠٠) ، فقد لعب دوراً معينة من كتب ابن سينا ، وخاصة تلك التي تتعلق بالطب والعلوم معينة من كتب ابن سينا ، وخاصة تلك التي تتعلق بالطب والعلوم الطبيعية في عصره وترك طابعه الخاص على نواح

جرت العادة في التواريخ العامة للفلسفة الإسلامية ، أن ينتقـل الكاتب من الفارابي إلى ابن سينا مباشرة ، باعتباره الشخصية الثانية

ذات الشأن في تطور هذه المدرسة ؛ على أن هناك بين الإثنين فلاسفة وعلماء ترجع أهميتهم إلى أنهم مهدوا الطريق أمام ابن سينا . والإشارة هنا لا تقتصر على الشخصيات العلمية المهمة ، أمثال أني الوفا وأبي سهل الكوهي وابن يونس وعبد الجليل السجزي والبيروني وإخوان الصفا (٣١) ، والعلماء الموسوعيين أمثال الخوارزمي مصنف ومفاتيح العلوم و وابن النديم مؤلف والفهرست و (٣٢) ، فهناك أيضاً عدة فلاسفة ومناطقة من ذوي الشأن نذكر منهم : أبا البركات البغدادي (٣٣) وابن مسكوية معاصر ابن سينا الذي نالت كتاباته الأخلاقية شهرة واسعة وأبا سليمان السجستاني وتلميله أبا حيّان التوحيدي ثم أبا الحسن العامري .

لقد بقي السجستاني والعامري من هذه الجماعة مجهولين بالنسبة الى العالم الغربي ، على الرغم من أثرهما الكبير في زمانهما وفي أوساط من تلاهما من المتأخرين في الفلسفة الإسلامية . فأما السجستاني ، الذي امتدت حياته طيلة معظم القرن الرابع الهجري ــ (العاشر الميلادي) ، أي ، من حوالي ٣١٠ (٩٢٢) إلى ٣٩٠ (٩٩٩) ، فقد كان تلميذاً لمتى بن يونس ويحيى بن عدي ، ثم صار الفيلسوف المقدم في بغداد في الفترة الممتدة من الفارابي إلى ابن سينا . وكان منزله ملتقي رجال الْعلم جميعاً . وقد عُقدتُ فيه المناظرات العديدة التي ، دُونها أَهْمِ تلاملته ، أبو حيان التوحيدي في كتابه (المقابسات) . والواقع أنْ كتب التوحيدي الإخبارية كـ ( الإمتاع والمؤانسة ، مفعمة بآقوال أستاذه وآرائه . وقد اشتهر السجستاني أصلاً كمنطقي وكمؤلف تاريخ شهير للفلسفة يسمى وصوان الحكمة ، (٣٤) ، الذي لم تبق منه إلا نبذ ؛ وإن كان قد أكملَه أبو الحسن البيهقي في كتابه وتتمة صِوانَ الحَكَمَةِ ﴾ (٣٥) . وأفضل الطرق للوصول إلى تأثيره وآرائه في مختلف المواضيع الفلسفية هو استنباطها من خلال دراسة كتب التوحيدي ، التي تُبينِ إلى جانب ذلك مدى تسلُّط السجستاني على الحياة العقلية في بغداد أثناء الفترة السابقة لابن سينا . وأما أبو الحسن العامري ، المتوفى سنة ٢٨١ (٩٩٢) الذي عاصر السجستاني والتقى به أثناء رحلة قام بها إلى بغداد ، والذي يمكن اعتباره لعدة وجوه أهم الفلاسفة الذين جاؤا بين الفارابي وابن سينا ، فقد ولد في نيشابور ودرس على أبي زيد البلخي ، وقابل عدداً من علماء زمانه في ما بعد . كما دخل في مجادلات مع فلاسفة بغداد ، وهي مدينة كان يكرهها وسرعان ما غادرها وقفل عائداً إلى وطنه خراسان (٣٦) . لقد حاول العامري أن يوفق بين الدين والفلسفة ، وكتب كتاباً في الدفاع عن الإسلام وسموه على الأديان والمذاهب السياسية الأخرى دعاه باسم والإعلام بمناقب الإسلام و (٣٧٠) . وكان ميالاً إلى فلسفة الساسانيين السياسية متأثراً بها لدرجة لا تقل عن الثره بالمصادر اليونانية ، كما يمكن أن نجد في مؤلفاته إحدى الأقنية التي تسربت من خلالها الأفكار الفارسية الخاصة بالحكومة والمجتمع إلى محيط النظر الإسلامي .

لقد وصلنا كثير من كتب العامري ، أهمها الرسالة الأخلاقية والسعادة والإسعاد و وتأريخه المهم الفلسفة والأمد على الأبده ، وهو تاريخ مهم ألم به الحكماء المتأخرون وخاصة مكلاً صدرا الذي يقتبس منه مرارا في كتابه والأسفار » . والظاهر أن ملا صدرا قد اقتبس عقيدته في انحاد العقل والعاقل والمعقول ، التي رفضها ابن سينا رفضاً باتاً ، عن العامري ، أول الفلاسفة المعروفين في العالم الإسلامي بشرحها وقبولها . هذا وتدون المصادر التقليدية مثل وعيون الاخبار » لابن ولكن هذا وتدون المصادر التقليدية مثل وعيون الاخبار » لابن ولكن هذا بعيد الإحتمال جداً ، إذ كان ابن سينا الصغير عند وفاة العامري لا يزال في الحادية عشرة من العمر فقط . وعليه ، فالأحرى وإعداده التلاميد (الذين اشتهر بعضهم كابن مسكويه) لبلوغ مدرسة وإعداده التلاميد (الذين اشتهر بعضهم كابن مسكويه) لبلوغ مدرسة الفلاسفة العلماء أعلى شأوها ، الذي تحقق بطلوع ابن سينا عليها .

#### سيرة إن سينا

وُلد ابن سينا ، المعروف في العالم الغربي بـ Avicenna والملقَّب بـ ﴿ أُميرِ الأطباء، سنة ٧٧٠ (٩٨٠) في بُخَارَى (٣٨٠). وقد أظهر هذا الحكيم ، الذي قُدر له أن يبذُّ جميع أقرانه في العلوم والفنون الإسلامية والذي أسندت إليه ألقاب فخمة كالشيخ الرئيس وحجة الحَق التي ما زال يعرف بها في الشرق، ملكة خارقة على التحصيل منذ نعومة أظفاره وقد حالفه الحظ ايضاً إذ اهتم والده الإسماعيلي المدهب اهتماماً عظيماً بتعليمه؛ كما كان منزل والده ملتقى للعلماء من كلّ حدب وصوب. فختم ابن سينا القرآن الكريم واستوعب النحو في سن العاشرة ، ثم عمدُ إلى دراسة المنطق والرياضيات التي أخذها عن أبي عبد الله الناتلي . وما أن أتقن هذه المواد حتى عمد إلى دراسة الطبيعيات وما بعد الطبيعة والطب على أبي سهل المسيحي . ولما يلغ السادسة عشرة ، كان قد تضلع من علوم زمانه جميعاً ، ما عدا ما بعد الطبيعة التي كان ينطوي عليها كتاب والميتافيزيقا ، الأرسطو ؛ اللَّي قرأه منَّ أوله الى آخره عدة مرات حتى حفظه عن ظهر قلب، دون أن يستطيع فهمه . ولكن هذه العقبة ذاتها زالت عندما اكتشف شرح الفاراني لهذا الكتاب بطريق الصدفة ، فحل له كل ما استغلق عليه. ومنذ ذلك الحين ، لم يعد ابن سينا في حاجة إلى توسيع إطار دراساته ا عَرَّضاً ١؛ وإنما، كان عليه أن يزيد فهمه اعتمقاء، بالنسبة الى ما تعلمه حَى سن الثامنة عشرة. والواقع انه ذكر في أخريات أيامه لتلميذه المقرب الجرجاني انه في ملى السنوات اللاحقة لم يحصل أكثر مما

تعلمه وهو فتي في الثامنة عشرة .

وكانت براعة ابن سينا في الطب قد قربته من السلطان ، وفتحت له أبواب مكتبة القصر ، كما حظي بمقام محمود لدى البلاط . ولكن ضغط القلاقل السياسية في آسيا الوسطى ، كنتيجة لترايد سلطة محمود الغزنوي ، جعل الحياة صعبة قلقة في وطنه الأصلى ، مما اضطر ابن سينا الى أن يهجر بخارى إلى جرجانية ، ثم إلى مغادرة تلك المنطقة بأسرها إلى جرجان . وفي سنة ٤٠٣ (١٠١٢) في مغامرة هلك فيها بأسرها إلى جرجان . وفي سنة ٤٠٣ (١٠١٢) في مغامرة هلك فيها جمع من الرفاق ، عبر ابن سينا الصحراء إلى خراسان . هذا ، وتشير معظم المراجع الإسلامية المعروفة إلى أنه زار الشاعر الصوفي الشهير معظم المراجع الإسلامية المعروفة إلى أنه زار الشاعر الصوفي الشهير بنصير الفنون والآداب ، قابوس بن وشميجير . ولكنه علم فور وصوله أن نصيره المنشود قد توفي .

ومن جراء هذه الصدمة انقطع إلى احدى القرى لبضع سنوات ، أعادرها إلى الري بين ٤٠٥ (١٠١٥) ، وكانت فارس آنذاك تحت حكم البويهيين ، اللين كان عدد منهم يحكم ولايات مختلفة من البلاد . وقضى ابن سينا مدة في بلاط فخر الدولة بالري ، ثم غادرها إلى همدان ليقابل شخصاً آخر من بني بويه ، هو شمس الدولة . وكانت مقابلة موفقة ؛ فعلى إثر وصوله إلى هده المدينة ، طلب إليه أن يعالج السلطان الذي كان قد أصيب بمرض وشفي شمس الدولة ، فأصبح ابن سينا من المقربين لدى البلاط ؛ وشفي شمس الدولة ، فأصبح ابن سينا من المقربين لدى البلاط ؛ عبائه عدة سنوات حتى وفاة السلطان . حينذاك ، تنكرت له السعادة عدة سنوات حتى وفاة السلطان . حينذاك ، تنكرت له السعادة السياسية فألقي في السجن ، لرفضه الاستمرار في الوزارة، ولم يتمكن من الفرار إلا باستغلال فرصة حصار ضرب حول همكنان ، والتخفي بعد ذلك في زي درويش .

وما أن حرر ابن سينا نفسه من ارتباطاته في همدان ، حتى رحل إلى أصفهان ، التي تمنى لعدة سنوات أن يزورها باعتبارهـــا

مركزاً علمياً مهماً . وهناك ، كان محل رعاية علاء الدولة ؛ وتمتع بفترة طويلة من الاطمئنان دامت خمس عشرة سنة . فكتب عدة كتب مهمة أثناء تلك المدة ، كما بدأ بدراسة علم النجوم ، وبإنشاء مرصد . ومهما يكن من أمر ، فحتى هذه الفترة الهادئة من حياته المضطربة قد قوطعت بغارة على أصفهان، قام بها مسعود ابن محمود الغزنوي الذي كان قد اضطر ابن سينا إلى ترك بسقط رأسه في شبابه ، أدت إلى ضياع عدد من كتب هذا الحكيم . وبلغ من انزعاجه من هذه الأحوال ، ولمعاناته للقولنج ، أن عاد مرة أخرى إلى همدان ، حيث توفي في سنة ٤٧٨ (١٠٣٧) ، وحيث يوجد قبره اليوم .

هكِذا انتهت حياة شهدت الكثير من التقلبات السياسية ، وكانت في حدٌّ ذاتها هدفاً لكثير من الصعوبات. لقد مني ابن سينا بالكثير من السعود والنحوس في حياته وتمتع بكثير من الآيام الرّخية والعصيبة على حد السواء . كان يعمل في الغالب كطبيب لعسد من الأمراء ، فعاش حياة اجتماعية نشيطة للغاية . وفي بعض الأحيان كان يقبل أن يضطلع بمسؤولية الدولة ، إلا أنه كان يحيا في الوقت نفسه حياة عقلية عميقة ؛ كما يتبين من عدد كتبه وطبيعتها ونوع تلامذته . لقد كان رجلاً يتمتع بقوة جسدية عظيمة ؛ فكان يقضي الليالي الطوال في الاحتفالات المبهجة ، ثم يتحول عنها إلى تحرير رسائل عن بعض مسائل الفلسفة والعلوم . وكانت قدرته على حصر الذهن خَارَقَةَ أَيْضًا ، فَكَانَ يَمْلِي بَعْضُ رَسَائِلُهُ عَلَى أَحَدُ الْكُتَّبَةُ وَهُو مَعْتُلِّ صهوة الجواد في طريقه إلى احدى المعارك مع السلطان . والحقيقة ، أنه لا يبدو أي أثر للازعاجات الخارجية عَلَى إنتاجه العقلي . فهذا الرَّجل ، الذي كان منغمساً في الحياة العادية في كلا السياسة والبلاط ، كان قادراً أيضاً على أن يضع أساساً لفلسفة مدرسية للقرون الوسطى، وأن يوحد الأصول البقراطية وآلجالينوسية في الطب، وأن يؤثر في العلوم والفنون الإسلامية بصورة لم تتح لشخصية أخرى من قبله أومن بعـده ٪

### مؤلفات ابن سينا

تدور مؤلفات ابن سينا ، التي بقي منها مئتان وخمسون مؤلفاً تقريبًا ، هذا إذا أخذنا رسائله القصيرة ومكاتباته بعين الاعتبار، على جميع المواضيع المعروفة في العصور الوسطى تقريباً (٣٩) . وأغلب هذه التآليف بالعربية ، وإن كان بعضها بالفارسية ، مثل دانشنامة علاثي ، أي كتاب العلوم المُهدى إلى علاء الدولة ، والذي يعتبر أول مؤلف فلسفي كتب بالفارسية (<sup>٤٠)</sup> . أما أسلوب ابـن سينا في العربية ، فقد كَّان في آثاره المبكرة ، صعباً تعوزه السلاسة إلى حد ما . ولما أقام في أصفهان بدأ بدراسة الأدب العربي فوراً ، ردًا على نقد بعض الأدباء . فهذب أسلوبه وأتقنه . وتشهد الكتب التي أُلَّفَت في الفترة الأخيرة من حياته وخاصة والإشارات والتنبيهات، على ذلك التطور . وتشتمل كتب ابن سينا الفلسفية ، على دُرُّته المشاثية النادرة ، والشقاء » (أو Sufficientia باللاتينية) الذي يُعتبر أطول موسوعة علمية كتبها إنسان بمفرده (٤١) ، وكتاب « النَّجاة» وهو خلاصة « الشَّقاء» ، و « عيون الحكمة » ، ودرَّته الأخيرة ولعلها العظمي ﴿ الإشارات والتنبيهات ﴾ . كما كتب علاوة على هذا عدداً كبيراً من الرسائل في المنطق وعلم النفس وعلم الكون والْإِلْهِيات (٢٦) . وثمة أَيضاً آثارُه والباطنيّة؛ الأهم (٤٣) ، التي تعتبر مظهراً لفلسفته المشرقية ، ومنها : رسالته في والعيشق، ، رواية وحيَّ بن يقظان ۽ ، رسالة والطَّيْر ۽ ، وسلامان ُ وأبَّسال ۽ ، القصول الثلاثة الأخيرة من والاشارات، وثم منطق المشرقيِّين، وهو

جزء من كتاب أكبر مفقود الآن .

وأما في العلوم ، فقد كتب ابن سينا عددا من الرسائل الصغيرة عن مسائل معينة في الطبيعيات وعلم الجو وما إلى ذلك . كما أن هناك اقساماً في الكتب الجامعة ، وخاصة في والشفاء » ؛ حيث يوجد أكمل عرض لآرائه في الحيوان والنبات والجيولوجيا وعلم النفس ، الذي يُعتبر في الفلسفة المشائية — على العكس من وجهة نظر المدارس المتأخرة شيمة الإشراقيين — فرعاً من الطبيعيات أو الفلسفة الطبيعية . وفي ما يختص بالطب ، فقد وضع ابن سينا والقانون »، وهو الكتاب الشهير الذي قد يكون أبقى الكتب أثراً في تاريخ الطب ولا يزال يمرس في الشرق حيى اليوم (٤٤٤) ؛ و والأرجوزة » في الطب، الجامعة لأصول الطب الإسلامي في أبيات مقفاة سهلة الحفظ ؛ وعدداً كبيراً من الرسائل بالعربية والفارسية على السواء ، تدور على أمراض وأدوية مختلفة .

وعلاوة على الكتب الفلسفية والعلمية ، فقد نظم ابن سينا عدة قصائد بالعربية والفارسية ، منها قصيدته العينية (6) التي تعتبر بحق أشهر قصائده . أضف إلى ذلك كله ، عدة كتب دينية ، لا تقتصر على رسالات في مواضيع دينية فحسب ، كفحوى القدر والاختيار ، بل تتناول تفسير القرآن أيضاً ؛ فقد فسر عدة سور منه . وتتجلى أهمية هذا النوع الأخير ، بصفة خاصة ، في أن ابن سينا حاول في هذه التفاسير بادىء ذي بدء التوفيق بين العقل والدين ، على خطوط رسمها الكندي والفاراني وإخوان الصفاء ، ثم استمرت بعده على يد السهروردي ، وآتت تمارها أخيراً على يد الميرداماد وملا صدرا. وهذه التآليف تضيف أبعاداً إلى المجموعة المتعددة الوجوه من إنتاج ابن سينا العلمي ، وتؤكد خصب سلسلة من الكتب تراوح بين العلوم المبنية على المشاهدة وحتى التجربة ، فعلم الوجود، وبين الرياضيات المبنية على المشاهدة وحتى التجربة ، فعلم الوجود، وبين الرياضيات والعرفان والإلهيات ، وبين المنطق وتفسير القرآن الكريم .

#### فلسفين الوحبسبود

تلور الإلهيات عند ابن سينا أساساً على فلسفة الوجود. فدراسة الوجود وكل التمييزات التي تخصه تحتل المركز الرئيسي في تفكيره الميتافيزيقي (٢٦). إن حقيقة الشيء تتوقف على وجوده، ومعرفة الشيء ، تقتصر في النهاية على معرفة مرتبته في سلسلة الوجود الكلية التي تعين جميع خصائصه وصفاته. إن كل شيء في العالم بحكم كونه موجوداً فحسب بملقى في خضم الوجود ، ومع ذلك فالله ، او الوجود المحض الذي هو اصل الاشياء جميعاً وخالقها ، ليس الحلقة الأولى في سلسلة متصلة، فلم تكن له اذاً صفة الاستمرار والهيولاني ه أو الأفقي ، بالنسبة إلى الكائنات في هذا العالم (٢٤). والميولاني ه أو الأديان الإبراهيمية . إنه الله ، إنه الله ، كما يتصور في الأديان الإبراهيمية . إنه الله ، لا كما يتصوره ابن سينا المسلم ، فحسب ، بل الفلاسفة اليهود والمسيحيون ، الذين اشركوا في تصور عام للإله الأسمى ، والذين أعادوا ، كابن استركوا في تصور عام للإله الأسمى ، والذين أعادوا ، كابن سينا ، صوغ مفاهيم الفلسفة اليونانية في مذهب وحداني .

وتعتمد دراسة ابن سينا للوجود ... بمعنى وجود مشترك بين كل الأشياء دون أن يكون جنساً عاماً لها ... على تمييزين أساسيين ، يبرزان في كل دراسته للوجود . وهذان التمييزان يتعلقان بماهية الشيء ووجوده من ناحية ، ووجوبه أو امكانه أو امتناعه من الناحية الأخرى (٤٨) . فعندما يفكر شخص بشيء ما ، يكون في استطاعته أن يميز بالحال في ذهنه بين جانبين مختلفين لهذا الشيء : احدهما

ذاته أو ماهيته ، وهي كل ما يمكن أن يقال في الجواب عن سؤال : ما هو ؟ . والآخر وجوده . فعندما يفكر إنسان في الحصان مثلاً ، يمكنه أن يميز في ذهنه بين صورة الحصان أو ماهيته التي تتضمن الهيئة والصورة واللون وكل شيء آخر يحتوي على ماهية الحصان ، ووجود ذلك الحصان في العالم الخارجي . فالماهية في الذهن مستقلة عن الوجود ، بمعنى أن الإنسان يستطيع أن يفكر في ماهية شيء ما دون الإلتفات إلى ما إذا كان موجوداً أو غير موجود . أما في العالم الخارجي ، فإن ماهية الشيء ووجوده هما عين الشيء ، وليسا جزءين لكل منهما حقيقة خارجية مستقلة ، يحصل عن اجتماعهما شيء ما ، كما قد يضيف المرء القشدة إلى القهوة أو الماء إلى العجين . فإن ذلك يحدث في الذهن فقط ، في التحليل الذي يقوم به العقل فإن ذلك يحدث في الذهن فقط ، في التحليل الذي يقوم به العقل البشري ؛ حيث يتميز هذان العنصران ، ويدرك الإنسان أن لكل شيء في الكون ماهية يضاف إليها الوجود .

وبعد أن يقرر ابن سينا هذا التمييز الأساسي ، يؤكد أنه على الرغم من أن وجود الشيء يضاف إلى ماهيته ، فإن الوجود هو الذي يعطي كل ذات أو ماهية حقيقتها الواقعة ، وعليه ، فهو أصيل . وماهية الشيء ليست في الحقيقة أكثر من تحديده الوجودي الذي ينتزعه الذهن . على هذه المقدمة الأساسية ، رد السهروردي والميرداماد في القرون اللاحقة ، ذاهبين على العكس إلى أن الاصالة للماهية لا للوجود . وفي الدفاع عن وجهة نظر ابن سينا ، تبنّى مألاً صدرا على بعد سبعة قرون ، تقدم الوجود على الماهية ، مُضيفاً علاوة على ذلك أن وجود أي شيء ليس شكلاً وجودياً منفصلاً بالكلية ، فكل وجود درجة من نور الوجود المحض وأن هناك وحدة وجود فكل وجود درجة من نور الوجود المحض وأن هناك وحدة وجود متعالية مختفية خلف ستار كثرة الماهيات والأشكال الخاصة للوجود ، متعالية مختفية خلف ستار كثرة الماهيات والأشكال الخاصة للوجود ، وهذا التقسيم ابن سينا الموجود إلى ممتنع وممكن وواجب . وهذا التقسيم ابن سينا الموجود إلى ممتنع وممكن وواجب . وهذا التقسيم

الذي حظى بقبول الفلاسفة المسلّمين المتأخرين والمدرسيين اللاتين ،

لا يظهر على هذا الشكل عند أرسطو . فهو من ابتكار ابن سينا . والحقيقة ، أن ابن سينا يبني فلسفته كلياً على التفرقة بين هذه الأقسام الثلاثة والعلاقة بين كل منّ الماهيّة والوجود بالنسبة إلى كل منها . فإذا تأمل المرء ماهيّة شيء في ذهنه ، وتحقق من أنها لا يمكن بحال من الأحوال أن تقبل الوَّجود ، بمعنى استحالة وجودها ، فإن هذا الشيء ممتنع ولا يمكن أن يوجد ؛ كما هي الحال في تصوَّر شريك الباري ؛ فإن وجوده الميتافيزيقي محال ويؤدي إلى التناقض . فإذا تكافأت في ماهية الشيء حال الوجود وحال العدم ، أي أمكن أن يوجد وأنَّ لا يوجد دُّون أن ينجم عن ذلك تناقضُ أو عال في أي من الحالتين ، فهذا الشيء ممكن الوجود ، شيمة سائر المخلوقات في العالم ؛ فماهيّاتها تحتمّل إما الوجود وإما العدم . وأخيراً ، إذا كانت الماهية لا تنفك عن الوجود ، وعدم وجودها يستلزم الإستحالة أو التناقض ، فإنه واجب . وفي مثل هذه الحالة تكون ماهيَّته عين وجوده . وهذا الوجود هو الوجود الواجب ، أي الله ، الذي لا يمكن إلا أن يكون موجوداً ، ما دامت ماهيته ووجوده شيئاً واحداً . فوجوده ماهيته ، وماهيته وجوده (٩١) . هو وحده الذي يتصف بالوجود بذاته ؛ وهو القائم بذاته ؛ وكل ما عداه من الموجودات ، وجوده بمثابة عرض مضَّاف إلى ماهيَّته ، لذا كانت ٍ مِوجودات جائزة (٥٠٠ . إن وجود العالم بأسره ليست له منزلة أعلى من منزلة الجواز ، وهو في كل لحظة من وجوده عالة على الوجود الواجب ، الذي يحفظ كل الأشياء في حالة الوجود بإفاضته المستمرة لنور وجوده عليها .

ولهذا ، فالعالم وكل ما فيه موجودات ممكنة متوقفة ميتافيزيقياً على الوجود الواجب . أضف إلى ذلك أن الموجودات الممكنة في حد ذاتها نوعان : (١) ممكنة ، تكتسب صفة الوجوب من واجب الوجود . (٢) ممكنة صرف لا تعلق لها بأي نوع من الوجوب . يتكون القسم الاول من الجواهر العقلية البسيطة المجردة أو الملائكة ؛ وهي

تمثل المعلولات الخالدة؛ لله ؛ بمعنى أنه يمنحها صفة الوجوب . ويشتمل الثاني على مخلوقات عالم الكون والفساد التي تحمل عوامل الفناء في ذاتها ، فولادتها اذاً نذير بموتها .

وفضلاً عن هذا التقسيم للموجودات المكنة ، إلى أبدية وحادثة أو خالدة وفانية ، فإن ابن سينا يقسم الكاثنات أيضاً على أساس كونها جوهراً أو عرضاً ، مطبقاً في ذلك المقولات الأرسطوطاليسية ، كما هذبها فرفوريوس ، على ماهية الأشياء الموجودة . فالماهيات بحسب هذا التمييز ، إما اعراض وإما جواهر . وذلك تبعاً لما إذا كانت متوقفة على شيء آخر كتوقف اللون على الحائط ، أو مستقلة كمادة الحائط نفسه . أما مقولة الجوهر ، فتقسم إلى ثلاثة أقسام كما يسلى :

١ -- العقبل: وهو مفارق بالكلية للمادة والقوة .

٢ - النفس: وهي على الرغم من مفارقتها للمادة ، فإنها
 تعتاج إلى جسم تفعل فيه .

٣- الجسم: وهو الذي يقبل خاصية الإنقسام وله طول
 وعمق وعرض .

وعلى هذا ، فعناصر الوجود من حيث كونها عارضة وجائزة في مجموعها ، تنقسم إلى ثلاثة جواهر تشمل مراتب الوجود المختلفة ، وتؤلف الأجزاء التي يتركب منها العالم ، وعن طريقها يحصل العلم بالنظام الكوني (٥١) .

# الفلسفة الكونت وعسلم الملائحة

يتطرق ابن سينا ، بوعي كامل للفرق الوجودي الأساسي بين الكون والله، إلى دراسة الكون وعلم التكوين، بغية تبيان كيفية صدور الكثرة عن الواحد ؛ وهو في الوقت نفسه منزه عنها جميعاً . ولما كان الغرض الميتافيزيقي الأساسي لابن سينا ، هو إثبات طبيعة الكون الممكنة ، فغرضه من علم الكون وتكوين العالم هو أن يحدد الاتصال القائم بين المبدأ الأول ومظاهره .

وعملية الخلق أو التجلي ترتبط مباشرة بعمل الملك وأهميته . فالملك هو الأداة التي تنجز بواسطتها هذه العملية . فعلم الكون عند ابن سينا مرتبط ارتباطاً مباشراً بعلم الملائكة . والملك يؤدي وظيفة خلاصية في كل من علم التكوين وعملية تحقيق الذات الروحي وتحصيل المعرفة (٥٢) . وبناء على نهج أفلوطين في الفيض المتوالي للرجات الملكوت، بعد أن يؤولها على ضوء الإمكانية والجواز، يعمد ابن سينا الى وصف عملية صدور الكون، مستفيداً من المبدأ القائل إن الواحد لا يصدر عنه إلا واحد، ومن القول بأن الخلق بحدث عن طريق التعقل (٥٣) .

فعملية البخلق أو افاضة الوجود وعملية التعقل شيء واحد . فبواسطة تعقبل مراتب الحقيقة العليا ، تبرز المراتب الدنيا إلى حيز الوجود (٥٤) . وبناء على المبدأ السابق ، صدر عن الواحد الواجب الوجود الذي هو مبدأ كل الموجودات موجود واحد ، يطلق

عليه ابن سينا اسم العقل الأول ، الذي يعتبره بمثابة أشرف الملائكة . وهنا يتعقل هذا ألعقل المجرّد الواجبّ بما هو واجب ، ثم ماهيّته هو بما هو واجب بالموجود الواجب ، فماهيته بما هو موجود ممكن بذاته . وهكذا ، فإن له ثلاثة أبعاد من حيث المعرفة ، ينشأ عنها العقل الثاني فنفس الفلك الأولفجرم الفلك الأول على التوالي . ثم إنَّ هذا العقل الثاني المنبثق على هذا الوجه يتعقل كذلك العقل الأول ؛ فينشأ العقل الثالث ونفس الفلك الثاني وجرمه . وهكذا دواليك ، حتى ينشأ العقل العاشر والفلك التاسع الذي هو فلك القمر (\*\*\*) . وهنا ، حيث لا يبقي في وجوهر ﴾ آلكون ، صفاء يكفي لقيام فلك آخر ، يتولد عالم الكون والفساد من بقايا ؛ الأمكانيات الكونية ؛ . ويقوم العقل العاشر ، في عالم ما تحت القمر ، عالم التحول الذي يحيط بالحياة الأرضية للإنسان ، بعدة وظائف أساسية . فهو لا يمنح هذا العالم وجوده فحسب ، بل يُولُّد باستمرار الصور الِّي باتحادها مع المادة توجد مخلوقات هذه المنطقة من الكون أيضاً . فعندما يتكون مخلوق ، يفيض العقل العاشر الصورة اللازمة لأمكان وجوده، وعندما يلوي ويموت يسترد الصورة منه . ولهذا السبب يطلق ابن سينا عليه اسم وواهب الصور ، . فمثلا ، إذا تجمَّد الماء وصار ثلجاً ، فإن صورة الماء تكون قد زالت ، قد استردُّها واهب الصور ؛ ثم دخلت صورة الثلجية الجديدة على هيولى ما كان ماء من قبل حتى تحيله إلى ثلــج .

ويقوم العقل العاشر أيضاً بوظيفة إشراقية بالنسبة إلى عقسل الإنسان . فالإنسان ينتزع الصور التي يجدها متحدة مع المادة في ذهنه ، وبواسطة الإشراق الملقى من العقل العاشر ، يصبح قادراً على أن يرفعها ثانية إلى مستوى كلي . وعلى هذا الوجه ، فالكليات موجودة في العقل والملكي ۽ ؛ ومن ثم تهبط إلى عالم المادة لتصبح صوراً مادية ؛ وتتشخص فقط لترتفع ثانية في ذهن الإنسان من خلال إشراق الملاك إلى مستوى الكلي ، وعليه ، فالعقل العاشر ليس خلال إشراق الملاك إلى مستوى الكلي ، وعليه ، فالعقل العاشر ليس

آداة للخلق فحسب ، بل هو وسيلة إشراق أيضاً ، وكما سنشاهد في ما بعد ، وسيلة الوحي للأنبياء ، والى حد أدني للأولياء والعرفاء . لهذا ، كان العلم الكوني عند ابن سينا يرتبط أساساً بعلم الملائكة ويتبع مباشرة العالم الكوني الأقلوطيني ، الذي أوَّله بطبيعة الحال تأويلاً آخر . فقد كان ابن سينا يعي وعياً تاماً المفهوم الإسلامي للعلاقة بين الله والكون ، وقد سعى دائماً لإثبات الطبيعة الجائزة فحسب للخلق إزاء الخالق ، وبالتالي للبقاء وفياً لمبدأ أساسي من وجهة النظر الإسلامية . ويخطو ابن سينا في «الرسالة النيروزية» (١٠) خطوة أخرى نحو التوفيق بين علم الكون ووجهة النظر الإسلامية والشرقية » ؛ إذ يصف تولد الحلقات المختلفة في سلسلة الوجود والشرقية » ؛ إذ يصف تولد الحلقات المختلفة في سلسلة الوجود بناء على الحروف الأبجدية العربية . فالكلمة والحروف التي تكونها ، بالنسبة الى السامي ، أوضح وأبلغ رموز للمثل والأعيان الثابتة التي ظهر عنها هذا العالم إلى حيز الوجود . فعلوم الحروف وقيمتها الرمزية ، بالنسبة الى كل من اليهود والمسلمين ، ذوي الروحانيسة البلوية السامية ، ذات أهمية كبيرة ، إن في القبالة عند اليهود أو الجفر السامية ، ذات أهمية كبيرة ، إن في القبالة عند اليهود أو الجفر في الإسلام (٢٠) .

في هذه الرسالة التي اتبع ابن سينا فيها بعض المدارس والباطنية و الإسلامية و بعض فرق الإسماعيلية ، فراه يستخدم النظام الأبجدي (٥٨): فالألف = ١ ، رمز للخالق ؛ والباء = ٢ ، للعقل الكلّي ؛ والجيم فالألف = ٢ ، للنقس الكليّة ؛ والدال = ٤ ، للطبيعة . إن هذه المحاولة لابراز المطابقة بين كاثنات الفلسفة الكونية وحروف لغة التنزيل ، التي تشبه إلى حد كبير آثار جابر بن حيان وإخوان الصفاء ، ذات مغزى مهم وخاصة عند ابن سينا ، إنها تدل على أن شيخ المشائيين كان ينشد حكمة مشرقية تباين الفلسفة اليونانية السائدة ، وعلى أنه لم يكن مجرد مقلد للفلاسفة القدامي. وهي تميط اللثام أيضاً عن مظهر من لم يكن مجرد مقلد للفلاسفة القدامي. وهي تميط اللثام أيضاً عن مظهر من مظاهر عبق مظاهر عبقرية ابن سينا المتعددة الجوانب ، والأقرب آصرة من والفلسفة المشرقية و ، التي حاول شرحها في الفترات الأخيرة من حياته.

## العلوم الطبيعية والرباضة

كانت عظمة ابن سينا كعالم وطبيب تحكي عظمته كفيلسوف تقريباً. والحقيقة ، أنه عُرف أغلب ما عُرف في الغرب ، كأستاذ في ميدان الطب . وزينت صورته كأمير للأطبآء ، جدران كثير من الكاتدرائيات في أوروبا . وقد أكرمه دانتي بحشره في و الأعراف، Limbo ، بين رائدي الطب العظيمين بقرأط وجالينوس (٥٩) . وهكذا أيضاً في الشرق ، فقد كان تأثيره كطبيب بارزاً على الدوام ولا يزال حيًّا حتى اليوم . لقد اهتم ابن سينا بكل حقل من حقولًا العلوم الطبيعية والرياضية تقريباً ، اهتمامه بالفلسفة ، ومنهجية العلوم التي تطرق إليها في مطلع عرضه فلسفة الطبيعة (٦٠) . وقد كتب العديد من الرسائل المنفردة عن مواضيع علمية وطبية، إلا أن أهم آثاره في هذا المضمار هي والقانون ، "كتابه الطبي الذي يشتمل علىٰ ثروة من المعلومات الطبية والصيدلية ؛ و ﴿ الشَّفَاء ﴾ ، الذي يبحث في نصوله الخاصة بالفلسفة الطبيعية والرياضيات ، في : علم الآثار العلوية وعلم المعادن وعلم طبقات الأرض وعلم النبات وعلسم الجيوان وعلَم النفس ، فضلاً عن الحساب والهندسة وعلم الهيئـةُ وأخيراً الموسيقي . وقد تطرق إلى بعض مواد والشفاء، ثانية في كتابي \* النجاة \* و \* دانشنامه \* ، على وجه الاختصار .

اعتمد ابن سينا في دراسته للعلوم الطبيعية على كل مورد من موارد العلم المتاح أمام الإنسان، من الإستدلال وتأويل الآيات المنزلة، إلى الملاحظة والتجربة ؛ محاولاً بالفعل أن يضع المعرفة الناجمة عن

هذه الموارد جميعاً في اطار نظره الكلي إلى الوجود ، وهو وجود يتألف من : الكون أو والعالم الكبير ۽ ، والإنسان أو والعالم الصغير ۽ ، والله أو المصدر الخارج عن الكون لجميع الأشياء ، الذي يتعلق به كل من الإنسان والعالم ؛ وبين الإنسان والعالم هذين تطابق وتداخل (٢١٠ . ومن حيث معالجته للعلوم الطبيعية الخاصة ، سعى بوجه خاص لابتكار أسلوب منطقي لصياغة تعريفات متصلة بالمنهج التجريبي ، ولانحاذ القياس الأرسطوطاليسي وسيلة لاستناج الموفة من طبيعة الكلي ؛ الأمر الذي حدا به إلى من طبيعة الحريبي ؛ الأمر الذي حدا به إلى تغيير الحد الأوسط الذي يمثل العلة الميتافيزيقية في القياس الأرسطوطاليسي ومما يجد في علم استقرائي (١٦٠) . وخاصة بالنسبة الى المعارف التي بسطت في ما بعد في علم الفيزياء — وخاصة بالنسبة الى المعارف التي بسطت في ما الذي ما أن طبقه غليليو بنظام على الطبيعة بأسرها حتى أدى إلى قيام الفيزياء الحديثة ؛ هذه الفيزياء التي لا تعتبر إلا الناحية الكمية من الطبيعة . كذلك أخذ ابن سينا بنظرية الموجة الضوئية التي تحدث الطبيعة . كذلك أخذ ابن سينا بنظرية الموجة الضوئية التي تحدث عنها في دراسته للرؤية وتشريح العين .

لقد أظهر شيخ المسّائييّن المسلمين الميل والبراعة الخاصئين في الملاحظة والتجربة (١٣٠). وهذا ما يتضح جلياً في آثاره الطبية؛ حيث كان كثيراً ما يلجأ في تشخيص المرض ومفعول اللواء المعد لعلاجه إلى تجربته الخاصة مع المريض. وغالباً ما كانت ملاحظاته تفضي به إلى علم النفس، الذي كان بالنسبة إليه شيمة أطباء مسلمين آخرين ، مقررناً بالطب اقتراناً وثيقاً . والتجأ أيضاً إلى الملاحظة والتجربة في الجيولوجيا وعلم الآثار العلوية وعلم الهيئة والفيزياء ، ففي شرحه لتكبّون الصخور وتركيب الأجسام النيزكية ، إنما يكتب عن مشاهداته الخاصة ، وحتى عن تحليل وإذابة نيزك في خوارزم ، عن مشاهداته الخاصة ، وحتى عن تحليل وإذابة نيزك في خوارزم ، حيث كانت النتيجة أنه لم يبق لديه إلا رماد ودخان أخضر دون أي معدن مصهور . وفي علم الآثار الجوية ، يصف مراراً كيف

أنه رأى قوس قُرُح في حمام أو حديقة تُروى ؛ ثم يقارن هاتين الظاهرتين الطبيعيتين بأقواس قُرُح كبيرة في السماء (٦٤) . وفي علم الهيئة ، نراه ما أن أنس ببضّع سنوات من الراحة في اصفهان، حَىٰ شَرَع في صنع آلة جديدة للرصد منتقداً بعض الأرصاد لدى بَطَلْمَيْمُوس (٦٠٠). أما في الفيزياء ، فقد أجرى ملاحظات على حركة اندفاع القذائف بالنسبة الى الاجسام الثقيلة والخفيفة. كما أبدى بعض الانتقادات الأساسية على النظرية الأرسطوطاليسية في الحركة . وَكُتُبِ ابن سينا الطبية ختمت سلسلة من التآليف المهمة التي وحدت بين المدارس الطبية اليونانية والهندية والإيرانية وبين المادة الجديدة المستمدة من تجربة الأطباء المسلمين وخبرتهم المخاصة . كان من أهم أسلاف ابن سينا : أبو الحسن علي الطُّبري مُؤلُّف و فردوس الحكمة ، وعمد زكريا الرازي واضع كتاب «الحاوي، وكتَاب (المنصوري) ثم على بن عباس الأهوازي المعروف باللاتينية بـ Haly Abbas مُؤلف كتاب (كامل الصناعة) أو (كتاب الملكي ۽ . وقد بني ۽ قانون ۽ ابن سينا نفسه علي هذه التآليف إلى حد بعيد. ونظراً الَّى ترتيبه واكتماله ، فقد حلَّ محلها كمتن أساسي متداول بين دارسي الطب والأطباء وعلى الأخص في الصورة الي نُقَّح عليها وفُسر في الشروح اللاحقة ، التي يُعتبر شرح قطب الدين الشيرازي أهمها ١٦٦٠ .

وربما كان والقانون و ، وهو أعظم كتب ابن سينا الطبية ، أوفى مصدر لدراسة جوانب الملاحظة والتجربة ساهم به المؤلّف في العلوم الطبيعية . وينقسم هذا المؤلّف إلى خمسة كتب ، ينقسم كل منها بسدوره إلى فصول وأبواب . وتتنساول الأقسام الخمسة الرئيسية تلك المباديء العامة لعلم الطب ، كوصف الجسم البشري وتركيبه ومزاجه وقواه وأمراضه وحفظ الصحة والموت وما إلى ذلك ، ثم العقاقير والأمراض الخاصة والأمراض التي تصيب الجسم كله دون عضو معين أو محل خاص ، وأخيراً علم العقاقير . ولهذا

القسم الأخير أهمية خاصة من و ُجهة النظر التجريبية (٦٧). ووالقانون، عبارة عن تأليف بين أساليب بـُقراط وجالينوس وديوسقوريدس ؛ ولكنه يحتوي على الكثير مما لا يوجد في المصادر اليونانية ، وخاصة استعمال الأعشاب لمعابلة العلل المختلفة .

وهناك الكثير من الجديد في والقانون ، بما جاء نتيجة لاختبار ابن سينا وتفكيره الطبيين : كاستعمال الأعشاب الجديثة مثلاً ، واكتشاف القيمة التعقيمية للكحول ، والتورم في الدماغ ، والقرح الأمعائية (١٨٠ . ويشرح ابن سينا ، في صدد وظائف العين وتشريحها، وكذلك في نظريته في الابصار المبسوطة في كتابه والنفس والتي يأتي الضوء بحسبها من الخارج إلى العين فتنبعث في الوقت نفسه وحركة بسيكولوجية ، من العين إلى المرثي (١٦١ ) ، نظريات كان فا أبلغ التأثير على مشاهير العلماء الغربيين ، أمثال روجر "بيكن وخلاصة القول ، فو القانون ، ، الذي لم يكوس الكثير من عنوياته وخلاصة القول ، فو القانون ، ، الذي لم يكوس الكثير من عنوياته بعد درساً دقيقاً ، قد أثر تأثيراً عميقاً في كل من الشرق والغرب ؛ وما زال إلى جانب تآليفه الطبية الأخرى ، شهادة بليغة على تقوق وما زال إلى جانب تآليفه الطبية الأخرى ، شهادة بليغة على تقوق ابن سينا في الطب ، والسبب الذي من أجله لكتب خلال ألف عام بأمير الأطباء .

ويبرز والشفاه وجوانب أخرى من عبقرية ابن سينا ، لا كفيلسوف فحسب وإنما كبحاثة طبيعي وفيزيائي ورياضي أيضاً . ففي البحث الطبيعي ، يبسط ابن سينا بالتفصيل كل ما كان معروفاً في عهده من علوم الكائنات الثلاثة ، الحيوان والنبات والمعدن . والقسم من والشفاء و اللي يتناول المعادن، على أهمية خاصة، وقد ترجم إلى اللاتينية على يسد الفسرد سارشل Alfred Sareshel ، بعنسوان و كتاب المعادن وعصر النهضة (٢١٠ ، وكان له تأثير واسع أثناء القرون الوسطى وعصر النهضة (٢١٠ .

الجيولوجيا . وهو يرفض بصورة جازمة إمكان تحويل معدن إلى معدن آخر ، على حين يقبل في الوقت نفسه نظريات علم الكون المخاصة بعلم الكيمياء . وهو يقسم المعادن إلى صخور ومواد قابلة للإنصهار وكبريتات وأمسلاح ، ويشرح أقسام كل منها وخصائصها . وبالنسبة إلى الجيولوجيا يشرح تكون الصخسور الرسوبية وصلابة الأحيجار وتكون الجبال بحكم تفتت الطبقات الألين من الصخور وتحول مقادير من البر إلى بحر والعكس بالعكس ، وكذلك أصل المتحجرات كبقايا حيوانات بحرية ترقى إلى عصور تاريخية أقدم . وهو يستشهد في كثير من الأحوال بمشاهداته الشخصية أثناء رحلاته العديدة خلال إيران ، ويعرض اكتشافات على درجة

عظيمة من الأهمية في تاريخ العلوم الأرضية .

أما في الفيزياء التي يعابلها في والشفاء كما يعابلها في كتب أوجز ، فإن المساهمة الأساسية لابن سينا تظهر في نقده لنظرية حركة القليفة عند أرسطو ، التي كانت تمثل كعب أخيل بالنسبة الى الطبيعيات المشائية . فابن سينا يتبنى نظرية يحيى النحوي دون أرسطو مقرراً أن الجسم في حالة الإندفاع ، تكون فيه قوة مستمدة من السبب الذي حرَّكه أصلاً ، على دفع تلك القوة التي تعوقه عن الحركة في اتجاه معين ، أي مقاومة الوسط (٢٢) . وعلاوة على ذلك ، وعلى النقيض من وجهة نظر يحيى النحوي أيضاً ، يرى ابن سينا أن هذه القوة ، التي يُطلق عليها اسم الميل القسري ، لا تتبدد في المخلاء ، بل إنها تستمر ، لو أمكن وجود خلاء تتحرك فيه . كللك يحاول ابن سينا أن يعطي هذا الشكل من الحركة معادلة كية مبيناً انه إذا حركت وقوة ما جسماً ، كانت سرعته مساوية عكسياً ولميله الطبيعي ، أو تكون مساوية عكسياً ولميله الطبيعي ، أو تكون مساوية عكسياً ولميله العلمين تكون مساوية عكسياً لثقله . هذه النظرية ، التي نقدها معاصره أبو البركات البغدادي ، أشرت إلى حد كبير في الفلاسفة المسلمين اللاحقين ، أمثال فخر الدين الرازي ونصير الدين الطبوسي ؛ أما اللاحقين ، أمثال فخر الدين الرازي ونصير الدين الطبوسي ؛ أما اللاحقين ، أمثال فخر الدين الرازي ونصير الدين الطبوسي ؛ أما اللاحقين ، أمثال فخر الدين الرازي ونصير الدين الطبوسي ؛ أما

في الغرب فقد تبنى البروجي الأندلسي نظرية ابن سينا هذه المحركة القسرية قبل دخولها إلى العالم اللاتيني حيث كتب لها تأثير مباشر على كتابات بيتر أوليفي Peter Olivi ، التي ترجم فيها الاصطلاح العربي و الميل القسري و بد المحون بوريدان إلى ثم إن هذا التعبير بدوره قد حرف على يد جون بوريدان إلى وهو عين قوة الزخم في الفيزياء الحديثة . وتعبير الميل Impeto الذي أطلقه غليليو على قوة الزخم ، لا يختلف عن المفهوم الذي ابتدعه يحيى النحوي وابن سينا ، دون أن يكون المدلول نفسه الذي كان له عند كتاب العصور الوسطى . فقد كان الميل القسري، في نظرهم ، هو العلة الفاعلة للحركة ، بينما كان في نظر غليليو ، وسيلة لوصف الحركة بطريقة رياضية ؛ فأتاح هذا التفسير الجديد ، استحداث نوع جديد من الفيزياء ؛ بينما كان في الوقت نفسه يستخدم بعض المفاهيم الأساسية في الفلسفة الطبيعية العصور الوسطى . "

وآما بخصوص الرياضيات ، فإن ابن سينا لم يُساهم في فروعها المتعددة مساهمة خواجه نصير الدين الطوسي ، الذي ربما كان أجدر الفلاسفة العلماء المسلمين جميعاً بأن يقاس به من جهات أخرى . ومع هذا ، فقد ساهم ابن سينا مساهمة قيسمة جداً ، على الأقل في أحد فروع الرياضيات القديمة أو المراحل الأربعة Quadrivium ألا وهو الموسيقي ، وهو موضوع برع فيه نظرياً وعملياً (١٧٤) . فقد ألف عدة مؤلفات في الموسيقي ، لم يبق منها إلا ثلاثة ، وهي الفصول الموسيقية من والشفاء و والنجاة ، و ودانشنامه ، والإثنان الأولان بالعربية ، وأما الثالث فبالفارسية ؛ أعطى فيه لأول مرة الأسماء الفارسية للصيغ الموسيقية . وفي هذه المؤلفات وصف أقدم أشكال النغم والموسيقي القياسية التي نجد فيها نظاماً رمزياً يصف الطول النسبي للمقاطع الموسيقية وارتفاعها (٢٠٠) . لقد ترسم ابن

سينا خطى الفاراي بدقة في نظرياته الموسيقية . وبنى كلا الرجلين كتاباتهما على الموسيقى التي كانت تمارس في ذلك الوقت ؛ فلم يكونا مجرد ناقلين النظريات الموسيقية اليونانية . أما استخدامهما السلم الفيثاغوري ، فلا يعني أنهما كانا مجرد مقلدين لنظريات وضعها الثقات اليونان . فالسلم الخماسي كان مستعملاً في الصين قبل الاتصال التاريخي بالحضارة الهلينية بزمان ، وكان موجوداً أيضاً في آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن أيضاً في آسيا الغربية بالإستقلال عن أي تأثير يوناني . لقد كان ابن في زمانه . وهي موسيقى قد استمرت إلى حد كبير كتقليد دائم للموسيقى الكاسيكية حتى يومنا هذا في تلك البلاد (٢٦). إن الإنسان يستطيع أن يسمع الأصوات الأصلية ، التي بنيت على نظريات ابن سينا ، في هذه الموسيقى القارسية التي تؤدى اليوم .

# عسلم لغنسس

علم النفس عند ابن سينا مشائي في جوهره ؛ إذ يُحاول أن يُعرف قوى النفس بعبارات قريبة الشبه بعبارات أرسطو وشارحيه الإسكندر الأفروديسي والمسطيوس . ولما كان علم النفس في الفلسفة المشائية يُعنى بالمُحرَّك والقوة المباعثة في أعضاء ممالك الكائنات الثلاثة ، فقد أدرج في عداد الفلسفة الطبيعية . وكما أن هناك هبوطاً من واجب الوجود من خلال العقول والنفوس إلى العناصر الأربعة ، فهناك أيضاً صعود تدريجي ، وهو قوس الطلوع أو الصعود ، لسلسلة الوجود ، التي حدثت كنتيجة لوختلاط العناصر الأربعة بنسب متكاملة دوماً (٢٧١) . فما أن تمتزج وأخيراً الناطقة ، من الخارج وبواسطة ، عن النفس الكلية . والحقيقة أن كلاً من هذه النفوس يمكن أن يُعتبر كقوة من قوى النفس الكلية . والحقيقة تدخل إلى مسرح الدرامة الكونية في اللحظة المعينة التي تنهياً فيها الشروط لها ، أي عندما تتحد العناصر على وجه يؤهلها لحلب تلك الشروط لها ، أي عندما تتحد العناصر على وجه يؤهلها لحلب تلك القوة إليها .

ولما كانت الممالك الثلاث مرتبطة بعضها ببعض ، كسرجات السلم ، دون أن تكون بينها أي حلقة مفقودة ، فإن مملكة النبات ترتكز على مملكة المعادن ومملكة الحيوان على النبات . وعلاوة على ذلك ، فإن أسمى عضو من مملكة المعادن يشابه أدني نبات شبها عظيماً ، وكذلك يشبه أعلى النبات أدنى حيوان . ومن ثم ، فلأعضاء كل وكذلك يشبه أعلى النبات أدنى حيوان . ومن ثم ، فلأعضاء كل

مملكة جميع الملكات والقوى التي لتلك التي تليها في سلسلة الوجود . فالنبات يملك وخواص و المعادن مضافة إليها قوى النفس النباتية ، التي تشتمل على الغذاء والنمو والتوالد . وللحيوان بدوره ما للمعادن والنبات من قوى مضافة إليها قوى النفس الحيوانية ؛ وهي تشتمل على قوى الحركة ، التي تشتمل بدورها على قوة النزوع المؤدية إلى الشهوة والغضب وقوة تحريك الجسم ، ومن ناحية ثانية على الإدراك ، أما الذي يشتمل على الحواس الخمس الباطنة والظاهرة (٢٨٠ . أما الحواس الباطنة فهي : الحس المشترك ، فالمصورة ، فالمتخيلة فالواهمة فالحافظة والذاكرة . ويعين ابن سينا مراكز هذه القوى في أجزاء الدماغ المختلفة ، على غرار مدرسة جالينوس . وأما الحواس الخمس الظاهرة ، فتشتمل على : اللمس والشم والذوق والسسم والبصر ؛ التي تتجلى بشكل ناقص عند الحيوانات الدنيا ، وتبلغ ذروتها عند الحيوانات الدنيا ، وتبلغ ذروتها عند الحيوانات العليا والإنسان فقط .

وبظهور الإنسان تظهر قوة جديدة منبقة من النفس الكليّة ؛ يُطلِق عليها ابن سينا اسم النفس الناطقة أو النفس الانسانية . ولهذه النفس قوتان ، إحداهما عملية والأخرى نظرية ؛ وهما اللتان تضافان إلى النفس النباتية والحيوانية . فالقوة العملية مصدر جميع حركات الحمم ، وبواسطتها يُدبّر الإنسان حياته العملية . إلا أن القوة النظرية هي الخاصة المميزة للإنسان . ويقسم ابن سينا هذه القوة النظرية أو العقل ، على غرار الكندي والفاراني إلى أربع مراحل أو أحوال : المرحلة الدنيا هي العقل الهيولاني ، وهو الطاقة في ذلك . ثم عندما يتعلم الإنسان المبادىء الأساسية للمعرفة والتفكير أعرى وأصبح عندما يتعلم الإنسان المبادىء الأساسية للمعرفة والتفكير أخرى وأصبح قادراً على بلوغ المعرفة بنفسه وتحريك فعاليته العقلية المخاصة ، فإنه يصل إلى مرحلة العقل بالفعل . وهناك أخيراً المرحلة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة العليا الميسورة للإنسان (ما عدا الأنبياء الذين يتمتعون بحالة خاصة

بسبب كمال طبيعتهم التام) ؛ وتلك هي مرحلة العقل المستفاد ، التي يُصبح فيها عالم الوجود مستوعباً في الإنسان ويصبح الإنسان نسخة عن العالم المعقول . ويأتي فوق هذه المراحل جميعاً العقل الكلي أو العقل الفعثال ، الذي تُتلقي المعارف عن طريقه بواسطة الإشراق والذي يتّحيد به العقل الإنساني عند بلوغه أسمى مراحله .

وعلى الرغم من اتباع ابن سينا تقسيم المشائيين لقوى النَّفس ، فإنَّه يختلف عنهم في إصراره على خلود النفس الفردية وجوهرها اللامادي الذي لا يقبل الفساد ، وعلى الإنحطاط الذي تؤول إليه أثناء وُجودها في سجن الحواس فنراه في وفلسفته الباطنية، وفي بعض أشعاره الجميلة يشير تكرارا إلى الموطن السماوي الأصلي للنفس وضرورة تذكرها مرة أخرى مقامها السماوي . وفي هذه الآثار ، لا يبرز ابن سينا كفيلسوف مشاثي مُهتم بقوى النفس من الناحية النَّظرِية ، بل يصبح على غرارِ الْأَفْلاطونيين والإشراقيين اللاَّحقين ، طبيباً روحانياً يحاول علاج أمراض النسيان والغَفَلَة التي أصابت النفس ، وإنقاذها من حالتها الأرضية التي يُرثى لها . وليس هناك أجلى بياناً لاهتمام ابن سينا بهسلاا الجانب لعلم النفس عنسده ، مما جاء في قصيدته العينيَّة المشهورة في النفس، التي تنتهي بهذه الأبيات:

فَلَأَيُّ شَيْءِ أَهْبِطَتْ مِسْ شَاهِبِي سَسَام إلى تعسر الخضيض الأوضد المعبطنيا الإله لحكمة طُويَتُ عَسَنِ الفَطِينِ ٱللَّبِيبِ الأَرْوَعِ

ورب عسن المعن المبيب الاروع النبيب الأرب التكثيرة المربعة الأزب التكثيرة المربقة بها لم تسنع قطله الأمان طربقتها حتى لقيد غربت بغير المعللع في المبيى أن المبيي المعللي أن المبيي المعللي أن المبيي

### السبتين والوحي

كان ابن سينا مسلماً تقياً تتحكم فيه طبيعة دينية متأصلة ، تجلّت، لا في شعره وتفاسيره القرآنية فحسب، بل في آثاره الفلسفية أيضاً ؛ حيث حاول في كل لفتة من لفتاته أن يلتزم بوجهة النظر الإسلامية . والواقع ، أنه كان يستلهم تعاليم الإسلام وروحه في كثير من أقواله (۸۰۰) . كما أنه كان شديد الحساسية إزاء تهمة الكفر التي وجهت إليه من جانب أهل المظاهر من المتكلمين والفقهاء المعروفين بالإفراط . وقد كتب رباعية بالفارسية دفاعاً عن نفسه يؤكد فيها ولاءه للإسلام ، قسال :

كُفُسرُ مِسْلِي لَيْسَ سَهَلاً أَنْ يُرجِمَ أيسن من محكم إيماني أحكم أوحيد الدهسر مشلل كافسر ١٩ فإذن لسم ببسق في العالم مسلم (١١)

وكان ابن سينا كلما استغلقت عليه مسألة علمية أو فلسفية يؤم المسجد ليصلي. وقد كتب عدة رسائل في فائدة الصلاة وأداء العبادات اليومية وزيارة قبور الأولياء وما إلى ذلك ١٨٢. فقد كان يؤمن بأن الخير في هذه القرائض الدينية يوجد من جراء وجود تعاطف بين جميع مراتب الوجود ، وعلى الخصوص بين نفس الإنسان والله والأنفس السماوية ، في مذهبه ، وهو تعاطف يقوى بأفعال

العبادة المفروضة في مختلف الأديان . هذا التعاطف الذي يشمل العالم والذي يضفي معنى خاصاً على العبادات ، هو نتيجة للعشق المتدفق في شرايين الكون ، وهو القوة الدافعة والسبب في وجود العالم المخلوق . وينبع هذا العشق بالتالي من حب الله ، الذي يعتبر الموضوع الأسمى للحب ، كما أنه مصدره الأسمى أيضاً . وكما يكتب ابن سينا في رسالته وفي العشق » :

و الفيرية ، هو الغاية في المعشوقية . والغاية في عاشقيته ، الغاية في المخيرية ، هو الغاية في المعشوقية . والغاية في عاشقيته ، الغاية في معشوقيته . أعني بذلك ذاته العالي المقدس تعالى ؛ إذ الخير يعشق الحير بما يتوصل به إليه من نيله وإدراكه . والخير الأول مدرك لذاته بالفعل أبد الدهر في الدهر. فإذاً ، عشقه له أكمل العشق وأوفاه . وإذا الصفات الإلهية لا تمايز بينها بالذات في الذات . فإذاً ، العشق هو صريح الذات والوجود، أعني في الخير. فإذاً ، الموجودات إما أن يكون وجودها والعشق أن يكون وجودها والعشق هو هو بعينه . فتبين أن الهنويات لا تخلو عن العشق . وذلك ما أردنا أن نشين (٨٣)

رولنظرية ابن سينا في النبوة بالنسبة إلى فلسفته الدينية أهمية خاصة ؛ فهو يحاول فيها أن يضع نظرية فلسفية تنفق مع تعاليم القرآن ، وهكذا وتتفق في الوقت نفسه مع نظرته العامة الأكون (٨٤). وهكذا يربط بين الوعي النبوي والوحي الذي يتلقاه النبي ، وبين تقسيمه الرباعي للعقل وإشراق العقل الفعال عليه وانزال هذا العقل منزلة جبريل ملاك الوحي . والوعي النبوي هو كمال الطور الإنساني الجامع لكل الطاقات البشرية على أكمل وجه . ففي النبوة على الأخص ، تتحقق شروط ثلاثة: الصفاء وتألّق الذهن، وكمال التخيل، وقوة إخضاع المادة الخارجية لخدمته وطاعته كما تعليم أجسام الناس أوامرهم . فإذا ما تحققت هذه الشروط الثلاثة جميعاً ، يكتسب النبي فرجة الوعي النبوي أو والعقل القدسي ، الذي يتلقى العلوم رأساً درجة الوعي النبوي أو والعقل القدسي ، الذي يتلقى العلوم رأساً

وفجأة وبدون أي تعليم بشري سابق من العقل الفعــــال . وهكذا ، تتكشف له جميع الأشياء في الماضي والحاضر والمستقبل .

وعلاوة على ذلك ، فلا يتلقى عقل النبي الإشراق عن العقل العاشر فحسب ، بل تتلقى قوة تخيله هذا الإشراق أيضاً . ولهذا ، فإن ما يتلقاه في العقل على وجه مجرد كلي ، يظهر على شكل صور جزئية محسوسة لفظية في المخيلة . ومنهمته كذلك لها ناحيتان ، إحداهما نظرية والآخرى عملية . فالأولى توجه نفس الإنسان نحو سعادتها الأبدية بتلقينها أصول الدين ، من الإيمان بوجود الله وحقيقة الرسي والنبوة والمعاد . والثانية تعلمه الجوانب العملية للدين ، كأحكام الشعائر التي يتوجب القيام بها على المؤمنين . وهكذا يتمينز النبي عن الحكماء والأولياء ، لأن تلقيه للمعرفة من العقل الإلمي تام وكامل ، على حين أن تلقهيم له جزئي . وثانيا ، لأنه يجيء بشريعة ، وينظم على حين أن تلقهيم له جزئي . وثانيا ، لأنه يجيء بشريعة ، وينظم يسعون وراء العلم والتكامل الذاتي ، دون أن تكون لهم وظيفة تشريعية . فهم بناء عليه دون الأنبياء مرتبة ، على الرغم من أنهم أرفع الناس شأناً وأولاهم بالتبجيل والاعتبار بين سواد الناس الأعظم ، الذين لم ينعم عليهم بالفطرة الفائقة التي يتصف بها النبي .

#### الفليف ذالباطنية

قبل أن نختم هذه الدراسة الموجزة عن ابن سينا ، لا تزال أمامنا ناحية أخرى من نواحي عبقريته المتعددة الوجوه . فقد ألف ابن سينا ، سيد المشائيين ، في أخريات أيامه رسالة بعنوان ومنطق المشرقيتين » ، هي مقدمة لكتاب أوسع (٨٥٠) ، يقول فيها ان كتبه الفلسفية المشائية الشهيرة كوالشفاء و والتجاة » لا تخرج عن كونها كتابات ظاهرية قُصد بها عوام الناس ، ثم يرتشي أن يبسط الفلسفة المشرقية التي يقصد بها إلى الصفوة ، والتي ينطلق عليها وعلم الخواص » . ومن المؤسف حقاً أن تُفقد بقية الكتاب ، وعليه ، فليست هناك إشارة صريحة عما كان في فكر ابن سينا بعد هذه المقدمة الغريبة .

إلا أننا إذا تأملنا آثار ابن سينا لاكتشفنا أن هناك مجموعة كتب تختلف في طبيعتها عن كتبه المشائية ، وتُشير بكل وضوح إلى كونها بقايا الرسائل التي تضمنت شرح وفلسفته المشرقية ، ويستطيع الإنسان أن يُدرج في عداد هذه المجموعة ، بالإضافة إلى ومنطق المشرقيين ، الفصول الثلاثة الأخيرة من والإشارات والتنبيهات ، وهو آخر كتبه ، وقد وضع فيه عدداً من المبادى الأساسية للتصوف على أفضل وجه ، ورسالته في و العشق ، حيست يستعمل على أفضل وجه ، ورسالته في و العشق ، حيست يستعمل الخيالية الثلاث : وحي بن يقظان ، ورسالة الطبر ، وسلامان الخيالية الثلاث : وحي بن يقظان ، ورسالة الطبر ، وسلامان الخيالية الثلاث . فمن دراسة هذه الآثار ، يتمكن المرء من إدراك الصفات وأبسال ، (٨٦).

المميزة لفلسفة ابن سينا الباطنية. ففي القصص الخيالية خاصة يظهر الشرق في معناه الرمزي كدنيا النور أو الصور المجردة ، في حين يرمز الغرب إلى دنيا الظلال أو المادة . ونفس الإنسان أسيرة في ظلمة المادة ، ولا بد ما أن تحرر نفسها كيما تعود إلى عالم الأنوار الذي هبطت منه نفس الإنسان أصلا . ولكي يقوم الإنسان بهذه المهمة الصعبة ويتحرر من غربته والغربية ، يجب عليه أن يجد مرشدا يوجهه في هذه الدنيا ويقوده إلى خلاصه النهائي .

من هذا المنظار، يصبح العالم نجربة آنية السالك أو المريد، ولا يعود مجرد تقرير نظري؛ فهو يتكلّم مع المريد بلغة الرمز، ويبلغه رسالة ذات فحوى عظمى هي مسألة حياة أو موت، تختص بسعادة نفسه الأبدية. وهكذا يصبح العالم أبعاد داخلية، وتتحوّل لغة الفلاسفة المشائيين الاستدلالية المجردة إلى لغة حية رمزية. فيتعلّم السالك من المرشد، الذي رأى كثير من علماء الشيعة اللاحقين أنه علي بن أبي طالب أو المهدي، عليهما السلام، حقيقة بناء هذا القبو العالمي وما هي المخاطر التي عليه أن يواجهها إذا شاء أن يمر به أو ينفذ إلى ما وراءه. وعندئذ يصبح مستعداً لمواجهة التحدي ويقيم في جبال العالم وأوديته حتى يخرج أخيراً من دنيا المظاهر الصورية ويلتقي في النهاية مع الموت، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي ويلتقي في النهاية مع الموت، الذي يرمز إلى الولادة في عالم روحي جليد، كما يعرب أيضاً عن حتمية تحقيق التقدم الروحي ؛ فالذي يطلت من سجن الدنيا، لن يعود إليه مرة أخرى.

في هذه المؤلفات التي تصور الكون غالباً في لغة شعرية رقيقة ، يعتمد ابن سينا اعتماداً قوياً على دور الملائكة كمرشدين للإنسان وكقوى موجهة في العالم . فعلم الملائكة في الواقع أساسي بالنسبة الى فلسفة ابن سينا المشرقية. وكذلك بالنسبة إلى الإشراقيين الذين تتقارب وجهات نظرهم مع وُجهة نظره الفلسفية هذه . فالسماوات مملوءة بالملائكة من مختلف الدرجات المطابقة للعقول والأنفس . وعقبل الإنسان في طلبه للسمو الروحي ، إنما يستنير بالملائكة أيضاً ؛ ويصبح

مثل القديس برنارد وبياتريس (١) في والكوميديا الإلهية، ولم يناقض ابن سينا مقدمات الفلسفة المشائية ، وإنما فسترها في ضوء آخر . فالعالم العقلي عند الأرسطوطاليسيين قد تحوّل إلى معبد كوني ، كل رمز يعني الإنسان بصورة حقيقية ومباشرة ويلعب دوراً في تحقيقه الروحي . على هذا الوجه انتهى ابن سينا إلى و فلسفة مشرقية ، الوحي . على هذا الوجه انتهى ابن سينا إلى و فلسفة مشرقية ، إن لم تُؤخذ بجدية من جانب معظم المفسرين الغربيين ، فقد كانت ذات أهمية بالغة في العالم الإسلامي ، إذ أشارت إلى اتجاه حكمة الإشراق التي دُشنت بعد قرن ونصف تقريباً على يد السهروردي .

<sup>(</sup>١) كانا مرشدي دانتي بعد الحروج من الجمعيم.

### مدرستدابن سينا

يلعب ابن سينا ، كما لمتّحنا في بداية هذا الفصل ، دور الملاك الحارس للعلوم والفنون الإسلامية . فأثره مشاهد أيّان وأين وُجهت العناية إلى الفلسفة أو العلوم في العالم الإسلامي . وأبرز تلامذته المباشرين : أبو عبد الله الجرّزجاني ، الذي لزمه مدى العمر والذي أملى عليه ابن سينا ترجمة حياته وأكمل بعضاً من آثار الاستاذ لم تكن قد أكملت بعد ؛ وأبو الحسن بهمنيار ، مؤلف ه كتاب التحصيل » (٨٧) في الفلسفة ، وهو كتاب عظيم الأهمية ، وكذلك ه كتاب الحجة » ؛ وأبن زيلة ، الذي كتب شرحاً على ه حي بن يقظان » ولخيص « الشفاء » ؛ وأبو عبد الله المعصومي ، مؤلف رسالة في « إثبات المفارقات » ، وكان أكثر نلاميذه ثقافة ، وهو الذي استأذن أستاذه بالإجابة عن الاسئلة التي طرحها البيروني على ابن سينا .

وفي ما عدا هذه المجموعة من تلامذته المباشرين ، فقد تأثر بابن سينا جميع الشخصيات الفكرية المهمة في القرن التالي تقريباً . فعمر المخيام — الشاعر الفذ والرياضي الذي يقوم شكة الظاهر الشكلي على يقين ميتافيريقي ، والذي قصد به إلى علاج التظاهر الزائف والمتعصب بالدين ، واعتبره كثير من القراء المحدثين خطأ انعداماً لليقين وتخبطاً في ذلك الشك الجوهري الذي يتصف به الفكر الحديث — كان يكن أسمى الإعتبار لابن سينا، حتى لقد ترجم إحدى رسائله إلى الفارسية (٨٨). هذا ، وقد وقع ناصر خسرو أيضاً ، فيلسوف الإسماعيلية الأعظم وصاحب عدة كتب فلسفية دينية مهمة كتبها جميعاً بالفارسية ،

تحت تأثير بعض أفكار ابن سينا <sup>(٨٩)</sup> . وحتى الرياضي وعالم المتاظر ابن الهيشم المعروف في اللاتينية باسم Alhazan فقد اطلع على مؤلفاته أيضاً .

وفي القرون التالية تعرَّض ابن سينا للنقد اللاذع على يد الغزالي و فخر الدين الرازي، وعلى بد الفلاسفة الأندلسيين وخاصة ابن رشد. إلا أن واحداً من أعظم العباقرة اللين أنجبتهم الحضارة الإسلامية ، ألا وهو خواجه نصير الدين الطوسي ، انبرى للدفاع عنه وعمد إلى إعادة تقرير الفلسفة السيناوية ، والرد على ناقديه . وقد شرح « الاشارات » شرحاً بارعاً ، وبعث الحياة في تعاليم ابن سينا (٩٠). وقد جاءت بعده مدرسة مشائية بارزة استمرت حتى يومنا هذا في ايران . وقد ألَّف ابن أخته أفضل الدين الكاشاني عدداً كبيراً من الرسائل في أسلوب فارسي رائع تدور على مبادىء الفلسفة السيناوية (٩١) . ووضع قطب الدين الشيرازي تلميذ نصير الدين بالفارسية دائرة المعارف الكبيرة و درة التاج، ، التي تشبه والشفاء، من بعض الوجوه . وخلَّف زميل نصير الدين في مرصد مراغة ، دبيرانُ الكاتبيُّ القرويني كتاباً من أعظم الكتب رواجاً في الفلسفة المشَّائية يُعرفُ بـ وحكمةُ العين ، ؛ ومرة أخرى ، نرى الكَّتاب مبنيًّا في الغالب على تعاليم ابن سينا (٩٢) . وبعد جيل واحد ، ألَّف قطب الدين الرازي ﴿ مُحَاكِمَاتُهُ ﴾ التي حاول فيها أن يُقدِّر قيمة شرحي نصير الدين وفخر الدين الرازي على • الإشارات • . وجكذا ، استمرًّ التقليد جيلاً بعد جيل حيى العصر الصفوي ، وألقت الكتب العديدة خلال هذه القرون على بد فلاسفة أمثال صدر الدين الدَّشْتكيي وغياث الدين منصور الشيرازي وجلال الدين الدُّواني ، وكلَّها تحمَل طابع ابن سينا الفكري . وفي هذا العصر أيضاً ، ألَّف أثير الدين الأبهري كتابه والهداية ، الذي أصبح ، مقروناً بشرح كل من المُمَيِّبُديّ ومُلاًّ صَدرا ، احد المتنين أو المتون الثلاثة للفلسفة المشائية الأعظم انتشاراً في إيران والهنسد .

وما إن استقرَّ العصر الصفوي وحدثت النهضة الفنية والعقلية ، حتى حظيت فلسفة ابن سينا أيضاً بعناية خاصة من قبل بعض الشخصيات اللامعة كالمير داماد الذي حاول أن يؤولها تأويلاً إشراقياً ، ومن قبل السيد أحمد العلوي الذي وضع شرحاً مُسهباً لـ والشفاء، ، ومُلاًّ صَلَرا الذي اتَّخذ من فلسفة آبن سينا أحد أحجار الزاوية لفلسفته التركيبية العقلية الواسعة ، وقد استمرّ التقليد بعدهم على يد كثير منَ الشُّخصيات المهمة أمثال عبد الرزاقُ اللاُّ هيجي تلميذُ مُلاًّ صَكرا ، الذي حاول في وجوهر المراد، وفي والشُّوارِّق، أن ينهج منهجاً يُوحَد بين الأُسلوبين المشائي والكلامي . وتستمر المدرسة إلى اليوم متمثلة برجال أفذاذ ، أشباه ميرزا صالح الحاثري المازندراني الذي يُعتبر كتابه وحكمة أبي على ، (٩٣) أوسع الدراسات استيعاباً للميتافيزيقا السيناوية من وجهة نظر المشائيين في العصر الحديث . وكذلك في الغرب ، دام أثر ابن سينا مدة طويلة لا انقطاع فيها ؛ وإن كان أكثر شيوعاً وأقل تميزاً من أثر ابن رُشد الذي اتخذ الهجوم عليه والدفاع عنه شكلاً أعنف مسن سلفه . فقد راحت أثناء القرن الثاني عشر بعض كتب ابن سينا تترجـــم إلى االلاتينية ، من بينها سيرته الشخصية كما سجلها الجرزجاني ، وأقسام من والشفاء؛ في المنطق والفيزياء ، والإلهيات كاملة . وقد أنجزت الرّجمات في مدرسة طُلينطلة على يد دومينيكوس كونديسالفوس Dominicus Gundissalvus خاصة أو نحت إشرافه ، مع أن كثيراً من الآثار نقلت إلى اللاتينية أيضاً على بد جوانس هسبالنسس أو أفندوث (أبن داود) (Joannes Hispalensis - Avendeuth)، الذي اشتهر كَتَرْجُمُ للآثار السيناوية (٩٤) . وسرعانُ مَا تلَثُ هَذَهُ الطَّائِفَةُ الأولى من الترجمات ترجمات جديدة لأقسام من والشفاء، و و النجاة ٤. كذلك والقانون؛، فقد تُرجم إلى اللاتينية خلال النصف الأخير من القرن الثاني عشر على يد جيرأرد الكريمونى Gerard of Cremona ، وتبعته في الثالث عشر ترجمة لأرجوزته في الطب على

يد بليز Blaise . والحق ، أن الإهتمام بآثار ابن سينا وترجمتها استمر طوال العصور الوسطى حتى عصر النهضة ، عندما قام العالم الطلياني أندريا الباجو Andrea Alpago عسلى الرغم من رد الفعل الذي أحدثته إلى حد ما الحركة المضادة للإسلام واللغة العربية ، الذي يُلاحظ بوضوحٌ في محاولات تطهير اللغة من الكلمات العربية بَرَجِمَاتَ لَاتَيْنَيَةَ جَدَيْدَةَ لَبَعْضَ كَتَبِ ابنِ سَيْنًا وابنِ رُشُدُ (٩٠٠) . بدأت آراء ابن سينا العلمية والفلسفية ، تؤثر على المراكز العلمية الأوروبية منذ القرن الثاني عشر . فتسأثرت سالرنو Salerno ومنبلييه Montpelier بطـــبّه ، وباريس وأكسفورد بفلسفته . وكان أول من تأثر بابن سينًا تأثرًا جليًا ، هو مترجمه كونديسالفوس . وما زال لدينا اليوم ، رسالة ﴿ فِي العللِ الأولى والثواني والفيض الذي يلزم عنها، (De causis et secundis et de fluxu qui consequitur) التي تُعزَى إلى ابن سينا ، على أنها في الحقيقة ليست له ، وأثر عرفاني عن رحلة النفس إلى العالم الآخر (٩٦١) ؛ وكلاهما سينائي جداً وينتمي الى تلك المدرسة التي أطلسق عليها ر. دي فو R. De Vaux اسم والسيناوية اللاتينية ، (٩٧٠) «Latin Avicennianism» .

نفوذه في الطب على كل مكان ؛ وكانت كتبه مقرونة بكتب جالينوس هي التي أحرقها باراسلوس Paracelssus كرمز للسلطة عندما أراد أن يتحدى زعماء الطب القديم ويؤسس مدرسته الجديدة في القرن السادس عشر . وعلى وجه العموم ، لقد نفذ تأثير ابن سينا إلى كل دائرة من دوائر المتوسط تقريباً . وعلى الرغم من أنه لم يتقبل قبولاً تاماً لدى أي من المدارس المعروفة ، فقد لعب دوراً ، علمياً أو فلسفياً فيها جميعاً تقريباً (١٩٨٠) .

وعلى الرغم من أن الشك قد أثير حول وجود وسيناوية لاتينية ، حقيقية ، فإن تحقيقات إتين جيلسون Etienne Gilson قد أقامت الدليل على وجود ؛ اوغسطينية ذات طابع سيناتي ، ، ( Avicennizing Augustinisme ) ، ربما كان وليام اوف أوفيرنيه William of Auvergne أعظم ممثليها . ففي القرن الثساني عشر هيأت المجموعة السيناوية نظرية كونية ميتافيزيقية أمام العالم اللاتيني ؛ بل لقد مكنت علم الملائكة الديونيسي المعروف لدى الغرب منذ قرون من أن يفسر في ضوء نظام كوني جديد . ولكن اصطباغ عقائد ابن سينا التدريجي بالأوغسطينية ، أدى إلى سقوط تعاليمه في الشرق وهدم مبحثي الكون والتكوين السيناويين ، اللذين ربما كانا أكثر مظاهر تعاليمه العقلية دواماً في الشرق . فقد حاول والأوغسطينيون، المتأثرون بابن سينا أن يوحلوا بين الملاك الإشراقي السينوي وبين ذات الله ، وبالتدريج نقضوا ضرورة وجود الملاك في النظام الكوني. وكان نقد وليام اوف أوفرنيه وأمثاله في معظمه موجها ضد علم الملائكة السيناوي والدور المهم الذي لعبه في كل من علم الكون ونظرية المعرفة (٩٩١) . وبهدم هذا النظام الملائكي ، أصبح الكون خلواً من الكائنات الروحية التي دعمته فأصبح زمني الطابع إذاً ؛ فتهيأ الجو للثورة الكوبرنيكية (١٠٠٠ ، التي بدأ العالم يفقد كنتيجة لها طابعه الروحي شيئاً فشيئاً ؛ حتى إذا جاء القرن السابع عشر لم يكن علم الكون بالمعنى المتعارف فقط هو الذي انهار ، بل معنى الكون ذاته

ومن الممتع والمهم معاً ، أن يقابل المرء هذا التَّلقي السلبي لابن سينا في الغرب وبين الترحيب بسه في الشرق . كانَّ علم ٱلملائكة وعلم الكون وعلم المعرفة القائمة على الإشراق هي مـا هـُوجم وأنكر بشدة بالغة في الغرب ؛ بينما قدر الجانب العقلي من فلسفته وكتبه العلمية والطبية حق قدرها وتُقتبلت تقبلاً حسناً . أما في الشرق ، فَلا تَزَالَ هَنَاكُ مَلَّرِسَةً صِغْيَرَةً تَحْتَفْظُ بَكُلُ فَلَسَفْتُهُ حَيْ يُومِنَا هَذَا ، ولا تزال نظرياته الطبية تُتداول في كثير من الأماكن . أما في الشرق فقد حظيت فلسفة ابن سينا ﴿ الباطنية ﴾ أو المشرقية بأشد الترحيب . فقد كان علم الكون، مؤيداً بعلم الملائكة عند ابن سينا ، هو ما تبسط السهروردي في عرضه وأصبح بعد أن تخلص من الشباك الاستدلالية والقياسية الَّتي وُضع فيها أولا ، جزءا لا يتجزّ أ من تعاليم بعض المدارس الصوفية . وكجوهرة ثمينة تتلألاً في الضوء ، أخذ علم الكون البديع الذي بسطه يتألق في ضوء العرفان الإسلامي و راح يبعث سناه فوق أرجاء العالم الإسلامي ، حيثما بسطت ود رست مبادىء العرفان والإشراق . فراحت نظريته في المعرفة الناجمة عن استنارة العقل البشري بالملاك ، تؤول في القرون اللاحقة كتأكيد لحقيقة العرفان التي كانت تعتبر دائماً الشكل الأمثل للمعرفة في الإسلام (١٠٣). وعلية ، فإن دراسة ابن سينا وتأثيره لبست مجرد دراسة تأريخية . فهو لم يُمنح الشرف الأعلى بدخوله سلك القصص الشعبية للأمة الإسلامية كواحد من أبطالها (١٠٣) الثقافيين ، ولم يرفع مدى القرون إلى رتبة اعظم فيلسوف عالم اسلامي فحسب ؛ بل هو لا يزال يعيش في صورة الطبيب القديم وألرجل الحكيم الذي يشفي علل الجسم عادة والشخص الذِّي يُسكن أن يوثقُ به روحيًّا ؛ فيسلم الإنسانُ نفسه إليه وهو متيقن أنه نفسياً وجسدياً في حرز أمين . فحيثما يمارس الطب القديم في العالم الإسلامي ، فإن صورة ابن سينا ستظل ماثلة للعيان . وحيثمًا تدرس الفنون والعلوم الاسلامية وتبسط ، سيظل محلقاً فوقها

كالملاك الحارس . أضف إلى ذلك ، أن علم الكون السيناوي كما بُسط وفُسر على يد السهروردي والإشراقيين وعلى يد ابن عربي والصوفية أيضاً ، وكما وُضع على يدهم نهائياً في قالب الوحي الإسلامي ونفخت فيه روح القرآن ، هو العلم الذي يرسم خطوط العالم الذي عاش فيه كثيرون من مفكري الإسلام عبر القرون ، والذي ما زال يشع بنوره على أفق الحياة العقلية الإسلامية .

القسالشاني التسهروردي والابث راقيؤن

## الوضيع قب لالت بهروردي

تعرضت الفلسفة المشائية ، التي بلغت ذروة نموها على يد ابن سينا وانتشرت من بعده على يد تلامذته وأتباعه أمثال بهمنيار وأبي العباس اللوكري ، منذ بداية عهدها للنقد من جانب بعض الفقهاء وبعض الصوفيين الذين عارضوا النزعة العقلية الكامنة في الفلسفة الأرسطوطاليسية . حتى إذا كان القرن الرابع الهجري (الحادي عشر الميلادي) ، انضم إلى طبقة المعارضين خصم جديد لم يلبث أن صار العدو الألد للفلسفة المشائية . هذا الخصم الجديد كان الكلام الأشعري، الذي صاغه أولا أبو الحسن الأشعري ثم بسطه في ما بعد نفر من الرجال أمثال أبي بكر الباقلاني خلال القرنين الرابع والخامس المجريين (الحادي عشر والثاني عشر الميلاديين) ، والذي بدأ يظفر بالتأييد في الأوساط السنية (١).

ومع ذلك ، فقد كانت الخلافة العباسية في القرن الرابع (الحادي عشر) مقيدة إلى حد ما . وكان الأمراء المحليون (وكثير منهم شيعي وله ولع بما يسميه المسلمون بالعلوم العقلية في مقابل العلوم النقلية النابعة من مصادر الوحي ) يحكمون رقعة كبيرة من العالم الإسلامي (١٠) وهكذا استمرت العلوم العقلية ، بما في ذلك الفلسفة ، على ازدهارها ، حتى ليمكن اعتبار القرنين الرابع (الحادي عشر) والخامس (الثاني عشر) العصر الذهبي لهذه العلوم . ولكن الوضع السياسي لم يلبث أن تغير تدريجاً . ففي القرن الخامس (الثاني عشر) نجح السلاجقة ، وكانوا فرسان المذهب السني وأنصار الخلافة العباسية ، في إعادة

توحيد المقاطعات الإسلامية في آسيا الغربية وتأسيس حكومة مركزية قوية تحت النفوذ السياسي للسلاطين السلاجقة والإشراف الديني للخليفة في بغداد (٣).

ق تلك اللحظة ، بدأت مدرسة الكلام الأشعري تتلقى العون من الدواثر الرسمية ومراكز التعليم التي أسست لتدريس تعاليمها ونشر عقائدها . وهكذا مهدت الطريق أمام الحملة الشهيرة التي جردها الغزالي على الفلاسفة . كان الغزالي فقيها متكلماً أدرك فحوى الفلسفة جيداً ؛ وبعد أن وقع في شك ديني لفترة ما ، اتجه إلى التصوف لمداواة علته الروحية ؛ فوجد فيها اليقين والنجاة النهائية (٤) . وهكذا تدرع بكل المواهب اللازمة ، من علم وبلاغة وتجربة ، في تقويض سلطة الفلسفة العقلية على المجتمع الإسلامي . وتحقيقاً لهذا الغرض ، بدأ بتلخيص فلسفة المشائيين في كتاب ومقاصد الفلاسفة ، الذي يعد من أفضل التلخيصات للفلسفة المشائية الإسلامية (٥) ؛ ثم عمد يعد من أفضل التلخيصات للفلسفة المشائية الإسلامية (٥) ؛ ثم عمد يعد مع تعاليم الوحي الإسلامي ، في تهافت الفلاسفة ، التي كانت تتعارض مع تعاليم الوحي الإسلامي ، في تهافت الفلاسفة » الشهير (٢) .

ومما يجدر ذكره هنا "، أن حملة الغزالي على الفلسفة العقلية كانت تتمثل في قدرته كصوفي أكثر منه كتكلم أشعري . ففي تآليفه ، وعلى سبيل المثال ه المنقذ من الضلال ه ، على الرغم من أنه يعتبر أن وجهة نظر المتكلمين أكثر مطابقة لتعاليم الإسلام من وجهة نظر الفلاسفة ، إلا أنه كان يرى أن الصوفية وحدها هي التي تستطيع تبليغ المرء اليقين والسعادة الأبدية (٧) . والحق ، أن أهمية الغزالي في التاريخ الإسلامي لا تكمن في الحد من قوة العقليين فحسب ، وإنما تكمن أبضاً في إحتلال الصوفية محل القبول والإكرام في عيون وإنما تكمن أبضاً في إحتلال الصوفية محل القبول والإكرام في عيون الفقهاء والمتكلمين ، حتى انتهى الأمر الى تدريس تعاليمها علانية حتى في المدارس الدينية. وعلى الرغم من قيام علماء أمثال ابن تيمية أو ابن المحوزي من حين إلى حين ليهاجموا التصوف ، فلم تكن أصواتهم الإ أصواتاً فردية إلى حد ما لم تفلح في أن تقلل من اعتبار الجمهور الا

الديني للتصوف . فالحقيقة هي أن تآليف الغزالي تمثل بمعنى ما الباطنية الإسلامية وقد برزت للعيان بغية حماية حياتها الداخلية في إطار الظاهرية. وهكذا، بدأت الفلسفة المشائية بمجيء الغزالي تدخل دور المحاق في الأصقاع الشرقية من العالم الإسلامي، وانجهت صوب الأندلس؛ حيث تعهدها سلسلة من مشاهير الفلاسفة كابن باجه وابن طفيل وابن رشد بالعناية لمدة قرن . فقد عمل ابن رشد بطل الفلسفة الأرسطوطاليسية المحضة العظيم في الإسلام والشارح الفذ لكتب والحكيم ، في العصر الوسيط ، على الرد على هجمات الغزالي ، وذلك في كتابه وتهافت التهافت » . ولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما التهافت » . ولكن دفاعه كان ضئيل الأثر في العالم الإسلامي ، بينما تعرف بوالرشدية اللاتينية » ، قصدت إلى اتباع تعاليمه وتطبيقها على وضع جديد بالنسبة الى العالم المسيمي .

و هكذا ، ففي الوقت نفسه الذي رُفضت الأرسطوطاليسية كنهاج عقلي محض في العالم الإسلامي ، أخذت تروج في الغرب عن طريق ترجمات آثار المشائيين الشرقيين كابن سينا والفارابي

أو آثار الأندلسيين ، لا سيسما ابن رُشد .

والواقع ، أنه من الممكن تعليل تباعد الشقة بين الحضارتين الشقيقتين المسيحية والإسلامية بعد القرن السابع (الرابع عشر) إلى حد بعيد ، بالرجوع إلى الدور الذي كتب الفلسفة العقلية هذه أن تلعبه في كلا الحضارتين . ففي الشرق ، تلاشت قوة الفلسفة العقلية تحت وطأة ضربات الغزالي وغيره كفخر الدين الرازي (١٠)، ومهدت الطريق لانتشار العقائد الإشراقية السهروردية وعقائد مدرسة ابن عربي العرفانية . أما في الغرب ، فقد كان لبزوغ نجم العقلية الأرسطوطاليسية دور حاسم في تقويض الأفلاطونية الأوغسطينية الأولى القائمة على الإشراق ، وفي التمهيد آخر الأمر ، كرد فعل ، للشكل المدني الفلسفة العقلية والطبيعية ، اللتين دمرتا قلعة الفلسفة المدرسية في العصور الوسطى في عصر النهضسة .

### الت بهروردي ،حيالهٔ وآثاره

ان الحكيم الذي حلت عقائده إلى حد بعيد وخاصة في إبران عل الفلسفة المشائية ، التي إنتقدها الغزالي بشدة ، هو شهاب الدين يحيى بن حبش بن أميرك السُّهروردي ، الذي يلقب أحياناً بالمقتول . ويغلب عليه بوجه عام لقب «شيخ الإشراق» ، ولا سيما لدى أولئك الذين حافظوا على مدرسته حتى يومنا هذا (١) . ولما كان الحظ لم يـُواته فتـُتَـرجم آثاره إلى اللاتينية في العصور الوسطى ، فقد ظلُّ عِهولاً تَقْرِيبًا في العالم الغربي حتى العصور الحديثة ؛ إذ بدأ بعض العلماء، أمثال هنري كُربان، يخصصون له مجموعة من الدراسات المهمة، كما اضطلعوا بمهمة طبع آثاره وترجمتها (١٠٠ . ومع ذلك فلا يزال السهروردي حتى الآن مجهولاً تقريباً خارج وطنه الأم ؛ كما يتبين من أن غالبية كتب تاريخ الفلسفة الإسلامية لا تزال تصر على اعتبار ابن رُشد أو على أبعد تقدير ابن خلدون خاتمة التاريخ العقلي للإسلام ؛ متجاهلة مدرسة الإشراق وساثر الإشراقيين المتأخرين اللَّـينَ جَاوًا بعد السهروردي تجاهلاً تاماً . وعلاوة على ذلك ، فإن هذا الغلط يتكرر عند أغلب المحدثين من العلماء العرب والباكستانيين والهنود . فكثير منهم يعتملون أصلاً في اطلاعهم على تاريخ الفلسفة الإسلامية على ما يكتبه المستشرقون المحدثون ، غافلين عن أهمية المدرسة الإشراقية . وربما كانت علة ذلك أن هذا الشكل من الحكمة قد نشأ في إيران خاصة واتخذها موطناً له حتى يومنا هذا (١١١) . والواقع أن ردٌّ فعل الإسلام شيعيّة وسنيّة، بالنسبة الى الفلسفة، كان

متفاوتاً إلى حد ما . فغي العالم السني ، اختفت الفلسفة بعد تقويض المدرسة المشائية تقريباً ، ولم يبق إلا المنطق ، الذي استمرت دراسته في المدارس . أضف إلى ذلك أن العقائد العرفانية أخلت تحتل مكان الصدارة حتى أدرجت في المناهج المقررة في المدارس . أما في العالم الشيعي فقد اختلفت الحال تماماً ؛ فقد امتزجت الحكمة (١٢) في مدرسة السهروردي تدريجاً بفلسفة ابن سينا من جهة ، وعقائد ابن عربي العرفانية من جهة أخرى، واتحدت جميعها في قالب التشيغ ، وأصبحت تمثل بالفعل دور البرزخ بين الفلسفة والعرفان المحض . وهذا ما يسوع لمؤرخ يتأمل الحياة العقلية في إيران والبلاد التي تأثرت بالثقافة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى بالثقافة الإيرانية كالهند مثلاً (حيث انتشرت العقائد الإشراقية حتى في الأوساط السنية) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل في الأوساط السنية ) أن يصرح بأن الفلسفة الإسلامية بمعناها الأصيل السهروردي تنتشر في الأصقاع الشرقية من العالم الإسلامي .

وُلد السَّهروردي سنة ٥٤٩ (١١٥٣) في قرية سُهرورد على مقربة من المدينة الإيرانية الحديثة زنجان ، التي أنجبت قسطاً وافراً من الرجال العظماء في الإسلام (١٣٠) . وتلقى تعليمه الباكر على يد مجد اللدين الجيلي في مراغة ، المدينة التي كتب لها أن تشتهر بعد ذلك ببضعة أعوام عندما أنشأ الفاتح المغولي هولاكو المرصد الشهير بالقرب منها وجمع كبار علماء الفلك في ذلك الوقت تحت إمرة خواجه نصير الدين العلوسي فيها . ثم انتقل السَّهروردي بعد ذلك الى اصفهان ، وهي مركز شهير للحركة العلمية في إيران آنذاك ، لاستكمال دراسته ؛ فأتم دراساته المقررة على يد ظهير الدين القاري . ومن الطريف أن فخر الدين الرازي المعارض الكبير الفلسفة ، كان أحد رفاقه في المدرسة ؛ وعندما قدَّمت له نسخة من و التلويخات ؛ بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق الدراسة بعد وفاة السهروردي بعدة سنين قبلها وبكى ذاكراً رفيق الدراسة

الذي اختار مسلكاً يختلف كل الإختلاف عن مسلكه هو (١١) .

وما أن أتم السهروردي دراساته المقررة حتى شد الرحال داخل إيران . فقابل عدداً من شيوخ الصوفيين وانجذب بشدة إلى بعضهم . والواقع أنه باشر المسلك الصوفي في هذا الدور من حياته وقضى فترات طويلة من الخلوة ذاكراً متفكراً . ثم اتسعت رحلاته شيئاً فشيئاً لتشمل الاناضول وسورية التي هام بمناظرها الطبيعية . وفي إحدى سفراته ذهب من دمشق إلى حلب ، حيث تقابل مع الملك الظاهر بن صلاح الدين الأيوبي الشهير . وكان الملك الظاهر يحب المتصوفين والعلماء فتعلق بالحكيم الشاب ودعاه الى الإقامة في بلاطه بحلب .

قبل السهروردي الدعوة بسرور لما كان يكنه من حب خاص لتلك الأقاليم وأقام في البلاط . ولكن صراحته وقلة احتياطه في إفشاء بعض العقائد والباطنية » أمام المجالس على اختلاف أنواعها واللاكاء الحاد الذي مكنه من قهر خصومه جميعاً في الجدال ونبوغه في كل من الفلسفة البحثية والتصوف ، كل هذه العوامل تضافرت لتزيد في عدد أعدائه وخاصة في أوساط العلماء ؛ فطالبوا آخر الأمر بإعدامه بتهمة ترويج عقائد تتنافى مع الدين . فلما رفض الملك الظاهر ، التمسوا ذلك رأساً من صلاح الدين. وكانتسورية إذ ذاك قد استعيدت من الصليبيين ، وكان تأبيد العلماء أمراً ضرورياً لدعم سلطان صلاح الدين ، فلم يكن له مفر من أن يذعن لإرادتهم . فضغط على الملك الظاهر حتى ينفذ رغبة هيئة السلطات الدينية الثائرة على الحكيم الشاب . وعليه ، أودع السبب المباشر لموته .

وهكذا ؛ لاقى شيخ الإشراق في سن الثامنة والثلاثين المصير نفسه الذي لاقاء سلفه العظيم الحلاج ، الذي كان قد انجذب إليه بشدة في شرخ شبابه ، والذي كثيراً ما يستشهد بأقواله في كتبه .

<sup>(</sup>١) - النسير في مسلكه عائد على الرازي

وعلى الرغم من هذا الأمد القصير من الحياة ، فقد كتب السهروردي حوالي المخمسين كتاباً في كل من العربية والفارسية ، وصلنا معظمها . وهذه الآثار مكتوبة بأسلوب رائع ؛ كما أنها ذات قيمة أدبية رفيعة . فالآثار الفارسية تُعتبر من روائع النثر الفارسي ؛ فهي في الحقيقة أنموذج للنثر الروائي والفلسفي الحديث . وتقع هذه الآثار في عدة أنماط متميزة بحيث تمكن قسمتها إلى خمسة أقسام (١٠) : الكتب الأربعة الكبيرة التعليمية والعقائدية ، وجميعها بالعربية . وهي تشكل مجموعة رباعية تبحث أولا في الفلسفة المشائية كما فسرها وحورها السهروردي ، ثم في الحكمة الاشراقية نفسها التي تأتي على أعقاب هذا الأساس العقائدي . وتتألف هذه المجموعة الرباعية من : هالتلويحات ، و والمقاومات ، و والمطارحات ، التي الرباعية من : هالتلويحات ، و والمقاومات ، و والمطارحات ، التي الإشراق ، التي تدور على العقائد الإشراقية .

٢ – رسائل أقصر بكل من العربية والفارسية ؛ وهي تتناول المادة الواردة في المجموعة الرباعية بلغة أبسط وطريقة أسهل وتشتمل هذه الرسالات على : «هياكل النور» ، «الألواح العمادية» ، «برتو نامه» (أو رسالة في الإشراق) ، «في اعتقاد الحكماء» ، « الله عرفة الله ) ، « بستان و الله عرفة الله ) ، « بستان القله ب » . « بزدان شيناخت » (أو معرفة الله) ، « بستان القله ب » . « بزدان شيناخت » (أو معرفة الله ) ، « بستان . « بردان شيناخت » (أو معرفة الله ) ، « بستان . « بستان » . « بستان » . « بردان شيناخت » . « بردان » . « برد

القلوب ۽ . وقد نُسب الكتابان الآخيران إلى عين القضاة الهمداني (١٠٠ والسيد الشريف الجرجاني على الرغم من أنه يبدو من المرجع جداً أنهما للسهروردي .

٣ ــ قصص أو روايات صوفية رمزية تصور رحلة النفس خلال الكون بمثآ عن انعتاقها واشراقها . وهذه الرسائل جميعها بالفارسية وإن كان لبعضها نظائر عربية . وهي تشتمل على : وعقل سُرْخ » (العقل الأحمر) ، و آواز بَر جبرائيل » (حفيف جناح جبريل) ، و الغربة الغربية » ، و لُغَتَ مُورَان » ( لغة النّمال ) ،

رسالة في «حالة الطفولية » ، « رُوزِي با جَمَاعتِ صُوفيان » ( يوم مع جماعة الصوفيين »، « رسالة في المعراج » ، « صَفير سيمُرغ » ( صفير العنقاء ) .

٤ ... منقولات وترجمات وشروح على كتب الفلسفة القديمة والنصوص الدينية السماوية ، مثل : ترجمة ورسالة الطير ، لابن سينا إلى الفارسية وشرح على والإشارات ، وتأليف ورسالة في حقيقة العشق ، ترتكز على رسالة ابن سينا وفي العشق ، وتفاسير لعدة آيات قرآنية وأحاديث نبوية (١٦) .

ه ــ أوراد وأدعية بالعربية على نمط تلك التي ، كانت تعرف يدو كتب الساعات، في العصور الوسطى (١١)، ويطلق عليها السهروردي اسم الواردات والتقديسات .

إن هذا الإنتاج ، مقروناً بالشروح المتعددة التي كتبت عليه في مدى القرون السبعة الماضية ، هو ما يكون مصدر عقائد المدرسة الإشراقية . وإنها لثروة طائلة للحكمة ، تحتوي على رموز كثيرة مستمدة من شتى المذاهب بما في ذلك الزراد شتية والفيناغوريسة والأفلاطونية والهرمسية أضيفت إلى رموز الإسلام . فمصادر نظريات السهروردي متعددة حقاً . فهو لم يكن ليتردد في أن يدخل في تركيب نظرته الكلية كل ما كان يقع عليه من العناصر المتجانسة في المذاهب الدينية الأخرى . ومع ذلك فالعالم عنده بالطبع عالم إسلامي قد تظهر على آفاقه رموز معينة ، ترقى إلى ما قبل الإسلام ، كما كانست والكاتدرائية ، الكونية عند دانتي عالم مسيحياً تشاهد فيه بعض الزخرفات الإسلامية والاسكندرانية المعينة .

<sup>.</sup> The Books of Hours (1)

# مصا در مكت الابت راق

إن المصادر التي استمد منها السهروردي العناصر التي ركب منها حكمته الإشراقية تتألف أولا وبصورة رئيسية من التصوف ، وخاصة مؤلفات الحلاج ، والغزالي ، الذي كان لكتابه ومشكاة الأنوار با تأثير مباشر على العلاقة بين النور والإمام ، كما فهمها السهروردي ، وتشتمل أيضاً على الفلسفة المشائية الإسلامية كما ترد عند ابن سينا خاصة (۱۷) . وإن كان السهروردي قد انتقدها بعض الذي ء إلا أنه اعتبرها أساساً ضرورياً لفهم عقائد الإشراق . أما بخصوص مصادر ما قبل الإسلام ، فقد اعتمد كل الإعتماد على الفيثاغورية والأفلاطونية ما قبل الإسلام ، فقد اعتمد كل الإعتماد على الفيثاغورية والأفلاطونية وعلى الهرمسية كما نشأت في الإسكندرية ثم حُفظت ورُوجت في ما بعد في الشرق الأدنى على يد صابئة حران الذين كانوا يعتبرون المجموعة الهرمسية (۱۸) بمثابة كتاب سماوي لهم .

وفوق هذه المصادر اليونانية ومصادر والبحر الأبيض المتوسط وعلاوة عليها ، التفت السهروردي نحو الحكمة الإيرانية القديمة فحاول أن يبعث عقائدها من جديد ، واعتبر حكماهها الورثة المباشرين للحكمة كما نزلت قبل الطوفان على النبي إدريس أو ، المباشرين للحكمة كما نزلت قبل الطوفان على النبي إدريس أو ، أخنوع (اينوخ بالعبرية) ، الذي عده المؤلفون المسلمون عبارة عن هرمس . فاعتمد على الزراد شتية في استعمال رموز النور والظلمة خاصة وفي علم الملائكة الذي عول فيه على اصطلاحاتها تعويلا شديداً . إلا أن السهروردي قد أشار بوضوح إلى أنه ليس ثنائياً شديداً . إلا أن السهروردي قد أشار بوضوح إلى أنه ليس ثنائياً عال من الأحوال ، وأنه لم يكن يرمي إلى اتباع التعاليم الظاهرية

للزَّرَادُ سُتَيِينَ . بل على العكس ، اعتبر نفسه منتمياً إلى جماعة من الحكماء الإيرانيين أصحاب العقائد «الباطنية» القائمة على وحدة المبدأ الإلمي ، وأصحاب سُنة سرية في صلب المجتمع الزَّرادُ شَيّ ، أو كما قال بعبارته :

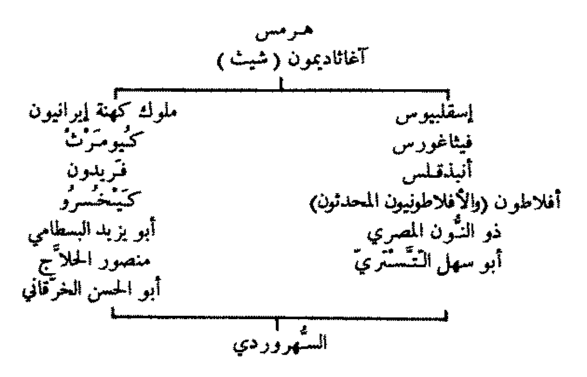
وكان في الفرس أمة يهدون بالحق وبه كانوا يعدلون حكما(م) فيُضلاء غير مُشبّهة المجوس ، قد أحيينا حكمتهم النورية الشريفة ، التي يشهد بها ذوق أفلاطون ومن قبله ، في الكتاب المسمى بحكمة الإشراق . وما سُبقت إلى مثله ، (١٩٠٠ . .

ولكن لا يتبادرن إلى الذهن أن السهروردي في اعتماده هذا على هذا العدد من المصادر المختلفة ، كان يرمي إلى شيء مسن الانتقائية . فالسهروردي يعتبر نفسه الموفق بين ما يدعوه بالحكمة اللدُنية ، وبين الحكمة العتيقة . لقد كأن يؤمن بأن هذه الحكمة كلية وخالدة ، هذه الحكمة التي تجلت في أشكال مختلفة بين القدماء من هنود وفرس ، من بابليين ومصريين ، ثم بين اليونان حتى زمان أرسطو ، الذي لم يعتبره السهروردي بداية الفلسفة عند اليونان ، فصره على بل بالأحرى نهايتها، وهو الذي ختم هذا التراث الحكمي بأن قصره على جانبه العقل (٢٠) .

جانبه العقلي (٢٠٠). السهروردي لتاريخ الفلسفة لعلى درجة كبيرة من الأهمية في حد ذاته ، فهو يميط اللثام عن جانب أساسي من حكمة الإشراق . فالحكمة في اعتقاد السهروردي وكثير من مؤلفي العصور الوسطى قد أنزلها الباري على الإنسان عن طريق إدريس النبي أو هرمس ، الذي اعتبر على هذا الوجه مدى العصور الوسطى في الشرق وفي بعض مدارس معينة في الغرب مؤسساً للفلسفة والعلوم . أم تفرعت الحكمة إلى فرعين ، امتد أحدهما إلى فارس والآخر إلى مصر ، ومن مصر امتد إلى اليونان ؛ وأخيراً ، دخلت عن طريق هذين المصدرين وعلى الخصوص فارس واليونان في تركيب الحضارة هذين المصدرين وعلى الخصوص فارس واليونان في تركيب الحضارة الإسلاميسة . والحق أن السهروردي كان ينظر الى أسلافه

المباشرين في العالم الإسلامي ، لا على أنهم فلاسفة أعلام ، وإنما عدهم في باكورة المتصوفين . وهو يصف حلماً رأى فيه مؤلف و أثولوجيا ، الذي تصور أنه أرسطو مع أنه في الحقيقة أفلوطين ، فسأله عما إذا كان المشائيون كالفاراني وابن سينا فلاسفة حقيقيين في الإسلام ، فأجابه أرسطو : ولا، ولا إلى جزء من ألف جزء من رتبته. ثم كنت أعد جماعة أعرفهم فما التفت إليهم، ورجعت إلى أي يزيد البسطامي وأبي محمد سهل بن عبد الله التستري وأمثالهما ؛ فكأنه استبشر وقال : أولئك هم الفلاسفة والحكماء حقاً ، (٢١) .

ويمكن تلخيص رأي السهروردي في انتقال هذه الحكمة الكلية عن طريق سلسلة من الحكماء القدامي كان بعضهم حكماء وملوكا أسطوريين إيرانيين ، كما يلي :



وعلى هذا ، فإن شيخ الإشراق يعتبر نفسه المركز الذي يلتقي عنده مرة أخرى فرعا الحكمة ، اللذان كانا قد انبثقا عن نفس المصدر في زمان ما . ولهذا ، فقد حاول التوفيق بين حكمة زراد شت

وأفلاطون ؛ كما حاول ذلك جميستوس بلتون Gemistos Plethon في الحضارة البيزنطية المجاورة بعد ذلك بثلاثة قرون ، على الرغم من أن الأثر والأهمية اللاحقين كانا بالنسبة الى الرجلين بطبيعة الحسال مُتفاوتين تماماً.

### معسنى الابسشراق

لقد اختلف المسلمون مؤرخين وفلاسفة ، في نظرتهم إلى هذا الشكل من المعرفة المسمى بالإشراق ، الذي أبدعه السُّهروردي نتيجة لتوحيد فرعي المعرفة . فالجرجاني في ﴿ كتاب التعريفات ﴾ الشهير، يدعو الإشراقيين وفلاسفة أستاذهم أفلاطون، ، في حين يدعوهم عبد الرزاق الكاشاني في شرحه على و فصوص الحكم ، لابن عربي أتباع شيث ، الذي يعتبر في المصادر الإسلامية مؤسس النقابات الحرفيية آلذي بدأت التعاليم السرية لهذه النقابات على بده وكانت تَرَتبطَ مباشرة بالهرمسية . أما ابن وحشية ، أول مؤلف في العالم الإسلامي استعمل كلمة إشراقي في ما تعليم ، فكان الإشراقيون في نظره ، طبقة من الكهنة المصريين كانوا أبناء أخت هرمس (٢٢) . وهكذا نتبيَّن من هذه التعريفات ، أنهم جميعاً يربطون حكمة الإشراق بما قبل الفترة الأرسطوطاليسية ، أي قبل أن تصبح الفلسفة عقلية ؛ وحينما كان الحدس العقلي لا يزال أفضل الطرق لاكتساب المعرفة . ويأخذ السهروردي نفسه بتعريف مشابه لحكمة الإشراق : ووقد رتبت لكم قبل هذا الكتاب وفي أثنائه عند معاوقة القواطع عنه كتباً على طريقة المشائبين ولخمست فيها قواعدهم ومن جملتها المختصر الموسوم وبالتلويحات اللوحية والعرشية، المشتمل على قواعد كثيرة ولخصت فيها القواعد مع صغر حجبه ؛ ودونه و اللمحات ؛ . وصنَّفت غيرهما ، ومنها مَا رتَّبته في أيام الصُّبا . وهذا سياق آخر وطريق أقرب من تلك الطريقة وأنظم وأضبط

وأقل إنعاباً في التحصيل ، ولم يحصل لي أولاً بالفكر ، بل كان حصوله بأمر آخر . ثم طلبت عليه الحجة حتى لو قطعت النظر عن الحجة مثلا ، ما كان يشككني فيه مشكك .

وما ذكرته من علم الأنوار وجميع ما يُبتنى عليه وغيره يساعدني عليه كل من سلك سبيل الله عز وجل وهو ذوق إمام الحكمة ورئيسها أفلاطون صاحب الأيد والنور ، وكذا من قبله في زمان والد الحكماء هرمس إلى زمانه من عظماء الحكماء وأساطين الحكمة مثل انباذقلس وفيتاغورس وغيرهما . وكلمات الأولين مرموزة وما رُد عليهم ، وإن كان متوجها على ظاهر أقاويلهم لم يُتوجه على مقاصدهم فلا رد على الرمز . وعلى هذا يُبتنى قاعدة الشرق في النور والظلمة ، رد على الرمز . وعلى هذا يُبتنى قاعدة الشرق في النور والظلمة ، الي كانت طريقة حكماء الفرس ، مثل جاماسف وفرشاوتشتر وبوزرجُمهم ومن قبلهم (٢٣)

# طبقات الراغبيين في لهسلم

يتنضح جلياً مما سبق من كلمات السُّهروردي أن حكمة الإشراق قائمة على كل من الإستدلال البحثي والحدس العقلي ، كل من التمرس الرسمي للعقل وتطهير النفس. والواقع أن السهروردي يقسم مراتب الباحثين عن المعرفة ، تبعاً لتكامل إحدى هاتين الملكتين أو كلتيهما فيهم ؛ فهم في عرفه أربع طبقات (٢٤):

١ ــ طلبة بدأوا بحسون الظمأ للمعرفة ، وبالتالي أقدموا على البحث عنها .

للسندلالية ، طلبة اكتسبوا المعرفة الشكلية وأتموا الفلسفة الاستدلالية ، ولكنهم بقوا غرباء عن العرفان . والسنهروردي يعد الفارابي وابن سينا من هذه الطبقة .

٣ -- طلبة لم يقنعوا بأشكال المعرفة الاستدلالية على الإطلاق ، ولكنهم طهروا أنفسهم حتى بلغوا درجة الحدس العقلي والإشراق الباطني كالحلاج والبسطامي والتستري .

ق ـ طلبة أتموا الفلسفة الاستدلالية ، كما أجركوا مرحلسة الإشراق أو العرفان . وهو بدرج في هذه الطبقة ، التي يُطلق على أفرادها لقب وحكيم مُتألّه ، فيثاغورس وأفلاطون ، كما يدرج نفسه شخصياً في عدادها في العالم الإسلامي (٢٥) .

وفوق هذه الطبقات ، يأتي الملأ السماوي غير المنظور من الكائنات الروحانية ، التي يقف على رأسها القطب أو الإمام، الذي يقوم سائر أفراد الملأ الروحاني بدور الوكلاء بالنسبة اليه . وهذه

الكائنات الروحانية بدورها هي الوسائط التي تتلقى أرواح الناس الإشراق بواسطتها ؛ فتصبح في النهاية مرتبطة بالقُطب .

#### الرمزسيت الجغرافيت

قبل أن نحلل العناصر المختلفة لحكمة الإشراق هذه ، التي تمصل عن تزاوج الاستدلال والحدس، هنا، كلمة يجب أن تقال عن لفظة و إشراق ، ذاتها وعن الرمزية الجغرافية المرتبطة بها . فكما رأينا في الفصلُ إلأول ترتبط هذه الكلمة في العربية، بكل من الشرق، وعالم النور أو التُّنوُّر . وعلى هذا المعنى المزدوج ورمزية الجهات الكامنة فيه يبني السُّهروردي وصفه التشريحي للكونَّ ؛ كما فعل ابن سينا بدقة أقلَّ مِن قبله . فالجغرافيا (المقدسة) التي تقوم العقيدة الإشراقية عليها ، تُحوَّل البعد الأفقي الممتد من الشرق إلى الغرب، إلى بُعد عمودي، بمعنى أن الشرق عبارة عن عالم النور المحض أو عالم الملائكة المجرَّد من كل ظلام أو مادة ، فهو محجوب عن العيون البشرية إذاً . كما يقصد بالغرب عالم الظلام أو المادة ، وبالغرب الأوسط السماوات المرثية حيث يمتزِج النور بشيء من الظلمة . وهكذا يتحول اتجاه الشرق والغرب أفقياً في اتجاء عمودي ، بمعنى أن الغرب يعتبر بمثابة هذا الوجود الأرضي الذي غلبت عليه المادة ، وأن الغرب الأوسط هو السماوات الفلكّية ، والشرق الحقيقي هو ما وراء السماء المرئية وما فوقها ، فكان إذاً محجوباً عن الأبصار البشرية . وبناء عليه ، فالحد القاصل بين المشرق والمغرب ليس فلك القمر ، كما هي الحال في الفلَّسفة الأرسطوطاليسية ، بل هو سماء الكواكب الثابتة ، أو المحرَّك الذي لا يتحرك . فالأفلاك الَّني يدرسها عالم الهيئة لا تخرج عن كونها جزءاً من الغرب إذاً ، وإن كانت تمثل جزءا أنقى منه ؛

فهي أقرب إلى عالم الأنوار الا انها مع ذلك ممتزجة بالمادة، لذا كانت عارية عن الكمال الذي هو وقف على الشرق ، الخاص بالجواهر الملكية الخالصة . أضف إلى ذلك أنه ليس هناك تمييز حاسم بين مناطق ما تحت القمر وبين السماوات ، كما هو في النظام الأرسطى .

يتوجب علينا أن نفهم لغة السهروردي عندما يتحدث عن المشرق والمغرب أو شروق الشمس وغروبها على أساس هذه النظرة إلى جغرافية الكون . وفي اطار هذه النظرة تجري أحداث معظم تمثيلياته الرمزية ، وخاصة «قصة الغربة الغربية » ، التي رمز فيها إلى هبوط الإنسان إلى العالم المادي بنفيه إلى المغرب ، أي بسقوطه في بتر بمدينة القيروان الواقعة في المغرب الأقصى للعالم الإسلامي ، بينما اعتبر اليمن موطنه الأول الذي غادره والذي يأمل العودة إليه ، وهو البلد الذي يقع على الجهة اليمنى ، فكان رمزاً لمشرق الأنوار التي أقامت الخيه اليمنى ، فكان رمزاً لمشرق الأنوار التي أقامت فيه النفس كجوهر ملكي قبل الانفصال والهبوط إلى عالم المادة (٢١).

# صحهٔ الاب*ٹ را*ق ومباد ؤھ الأساسيّهٔ

ليس هناك مصدر نرجع إليه إذا أردنا فهم المبادىء الأساسية الممدرسة الإشراقية أفضل من كتاب وحكمة الإشراق، نفسه ، الذي سنحلل محتوياته باختصار الآن. ألف السهروردي هذا الكتاب الذي يعتبر من حيث الأسلوب الأدبي واحداً من أبرز الكتب في بابه سنة ٣٣٥ (١١٨٦) ، في مدة لا تتجاوز بضعة أشهر. فقد هبط عليه فجأة عن طريق روح القدس، وعلى حد قول السهروردي نفسه: وفي وقت كانت السيارات السبعة مقرنة في برج الميزان، ويدل أسلوبه على أنه كتب على عجل وأنه جاء عفو الخاطر ، فجاء مظهراً للعبقرية الأدبية للكاتب ، الذي تجلى جمال أسلوبه وجزالته في آثاره العربية والفارسية على حد السواء.

إن وحكمة الإشراق و لا يجري على السنة المألوفة في التقسيم إلى منطق فرياضيات فطبيعيات فإلهيات ، مع أن قسم الرياضيات قد يحذف أحياناً كما هي الحال في معظم النصوص الفلسفية العربية الأخرى كو الشفاء و والنجاة و لابن سينا والمؤلفات التعليمية الثلاثة الكبرى الأخرى للسهروردي . فهذا النص المهم لحكمة الإشراق يشتمل على مقدمة وجزئين ، ويبتدىء بالمنطق وينتهي بالوحدة والوجد الروحيين.

#### ١ \_ نقد الفلسفة المشائية

يشرح السهروردي في المقدمة كيفية تأليف الكتاب وما هي طبيعته وما هو الهدف من وراثه . وبعد أن يعرف مدلول الكتاب العام على هذا النحو ، يفرد القسم الأول للبحث في المنطق على طريقة أرسطو وفُرفوريوس ، دون أن يسلم به جملة ، بل هو يكرس الفصل الثاني من القسم الأول لتحليل شامل لبعض نواح من الفلسفة الأرسطوطاليسية ، بما فيها المنطق . وهنا ينتقد الحد الأرسطوطاليسي ويعتبره تحصيل حاصل ويحصر الأعراض التسعة في أربعة هي : النسبة ، الكيف ، الحركة .

أما بخصوص نقده العام لأرسطو والمشائيين المسلمين ، فهسو يهاجم بعض الآراء الأساسية في فلسفتهم ليمهد بذلك لوضع عقائده الإشراقية المخاصة . وعلى سبيل المثال ، لا يقبل رأي ابن سينا والأرسطوطاليين الآخرين أن الوجود هو الأصل، وأن الماهية تتوقف في تحققها على الوجود . فالسهروردي يرى (على الأقل بحسب التفسير السائد لأقواله) ، أن ماهية الشيء هي التي تتصف بالحقيقة ، وأنها أصيلة ؛ بينا الوجود يلعب دوراً ثانوياً هو دور العرض المضاف إلى الماهية . هذا الرأي الذي يطلق عليه اسم وأصالة الماهية ، على الرغم من أن الميرداماد سلم به في ما بعد ، كان موضع انتقاد شديد من قبل ملا صدرا ، الذي أول حكمة الإشراق كلها على أساس مبدأ وأصالة الماهية المسمروردية (٢٧) .

وينتقد السهروردي أرسطو بشدة أيضاً ، لأنه رفض التسليم ، على غرار أستاذه ، بعالم الأنواع الأصلية أو «المثل الأفلاطونية » ، ولأنه جرد الأشياء في الدرجات العليا من الوجود من كل حقيقة . كما أنه يرد التعريف الأرسطوطاليسي للمكان ، مفضلاً مفهوماً قريباً من مفهوم أفلاطون .

ويعدلُ السهروردي النظام الأرسطوطاليسي برد أحد مبادئه الأساسية ؛ وهو الإعتقاد بالصورة والمادة ، الذي يعتبر العمود الفقري للفلسفة الطبيعية عند المشائيين ، فالعالم لدى السهروردي والمدرسة الإشراقية عامة ، يتألف من درجات من النور والظلمة التي هي عبارة عن انعدام

النور . فالأجسام ، من حيث ناحيتها المادية ، ليست أكثر من هذه الظلمة أو الحجاب الذي يحول دون نفاذ النور . أما بخصوص الصورة الأرسطية ، فهو يعتبرها بمثابة الملاك الذي يسهر على كل شيء ويحفظه، أي النور الذي يحتوي عليه كل جسم ، وبحكمه يوجد . ويعترض شيخ الإشراق أيضاً على دليل المثانيين على خلود النفس

ويعرض شيخ الإشراق ايضا على دليل المشائيين على خلود النفس لكونه ضعيفاً جداً ، ويتناول في الواقع مسألة دراسة النفس من وُجهة نظر مختلفة ؛ فعلى حين يهتم الفلاسفة الأرسطوطاليسيون بالدرجة الأولى بتعريف قوى النفس المختلفة ، يهتم السهروردي باثبات الأصل السماوي للنفس وتعاسة وضعها الحاضر ، ومن ثم بالبحث عن طريق لانعتاقها من سجنها الأرضي أو « منفاها الغربي » حتى تعود مرة أخرى إلى موطنها الأصلي . وهناك فقط يمكنها أن تجد السعادة والسلام .

وأخيراً ، لا مندوحة من الإشارة إلى انتقاد السهروردي لنظريتي الرؤية اللتين كانتا رائجتين في القرون الوسطى. فقد النزم الأرسطوطاليسيون على وجه العموم بالرأي القائل بأنه عند حدوث الإبصار يقع النور المنبعث من المرئي على إنسان العين ، ومنه ينتقل إلى الحس المشرك وأخيراً إلى النفس ، التي ترى الشيء على هذا الوجه . أما الرياضيون فقد التزموا بنظرية مضادة تقول بأنه عند حدوث الإبصار يخرج من العين مخروط من النور رأسه في العين وقاعدته على الشيء المرئي . والسهروردي في رد هاتين النظريتين ، يربط الحركة المادية للرؤية بالإشراق الذي تشترك فيه جميع أشكال المعرفة ؛ فالإنسان يستطيع بالإشراق الذي تشترك فيه جميع أشكال المعرفة ؛ فالإنسان يستطيع الرائي بالمشيء المضيء فقط . وفي مثل هذه الحالة ، تحيط نفس الرائي بالمشيء وتتألق بنوره . ان فعل الاشراق هذا ، هو ما يطلق الرائي بالمشيء وتتألق بنوره . ان فعل الاشراق هذا ، هو ما يطلق عليه اسم الإبصار . وعلى هذا ، فالرؤية المادية نفسها تشترك في العليمة الإشراقية لكل معرفة .

وبعد أن يفرغ السُّهروردي من هذه الجوانب من الفلسفة المشائية وبعض الجوانب الأخرى ، يتطرق في القسم الثاني من الكتاب إلى شرح أصول حكمة الإشراق نفسها . فيقسم هذا القسم إلى عدة فصول تتناول على التوالي : معنى النور ودرجاته المختلفة وعلم الوجود القائم على رمزية ضوئية ومراتب العالم الملكي أو علم الملائكة فالفيزياء فعلم النفس وأخيراً ، المسائل المرتبطة بالمعاد والإنحاد الروحاني .

# نورالأنوار وعسلم الوجود

إن الوجود بأسره ، عند السنهروردي ، ليس إلا نوراً تتفاوت درجات شدته . فهو لا يحتاج إلى تعريف ، لأن المرء إنما يعرف الغامض بالواضح ، وليس هناك أوضح أو أجلى من النور . وعليه ، فليس ثمة ما يمكن تعريفه به . والحقيقة ، أن جميع الأشياء تتضح بفضله ، لذا يجب أن يعرف كل شيء تبعاً له . والنور المحض ، الذي يتعلل عليه السنهروردي اسم و نور الأنوار » ، هو الذات الإلهية ، الي يبهر سناها الأبصار لنورانيتها وشدتها . والنور الأعلى هو مصدر الوجود كله ؛ ما دام الكون في جميع درجات وجوده عبارة عن درجات متفاوتة من النور والظلمة فحسب . هذا ، أو بعبارة السنهروردي نفسه : و إن ذات النور المطلق الأول ، الله ، يفيض إشراقاً دائماً به يتجلى ويوجد الأشياء جميعاً ، وبواسطة أشعته يمدها بالحياة . إن كل شيء والحصول على هذا الإشراق هو النجاة » (٢٨) .

وبناء عليه ، فالمرتبة الوجودية لجميع الكائنات تتوقف على مدى القرابها من النور الأعلى ومدى تألقها بذاتها . ويشير السهروردي إلى عدة طرق يمكن بواسطتها تمييز طبقات العالم المختلفة . وعلى سبيل المثال ، فإن الإنسان يستطيع أن يتأمل في جميع الأشياء من وجهة نظر ما إذا كانت نوراً أو ظلاماً . فإن كانت نوراً ، فهي إما أن تكون قائمة بذاتها ، فتسمى حينذاك نوراً مجرداً ، أو تكون متوقفة على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون على شيء فتسمى نوراً عرضياً . وعلى الوجه نفسه ، إما أن تكون

الظلمة موجودة بداتها فتسمى غسقاً، او متوقفة على شيء آخر وتسمى حينداك هيئة .

ويتناول السهروردي أيضاً تقسيم الموجودات ، بناء على مدى إدراكها وشعورها . فالموجود ، إما أن يكون مدركاً لوجوده أو غافلاً عنه . فإن كان مدركاً ، فإدراكه ، إما أن يقوم في ذاته ، كا هو الحال بالنسبة إلى النور الأعلى أو الله والملائكة والنفس الإنسانية والأنواع الأصلية ، أو يكون متوقفاً على شيء آخر في علمه بنفسه كالنجوم والنار . وكذلك ، إذا كان الموجود غافلاً عن نفسه ، فإما أن يكون قائماً بنفسه ، فيكون ظلمة ، كما هي حال سائر الأجسام الطبيعية ، أو يوجد بواسطة موجود آخر ، كما في الألوان والروائح . وعلى هذا الوجه ، تتباين مراحل النظام الكوني المختلفة بعضها عن بعض . وأخيراً ، فإن مقياس التفرقة هو درجة النور التي يختص بها كل شيء ، والتي هي بمثابة المعرفة والإدراك أيضاً . وعليه ، فالكون يصدر عن النور الأعلى دون أن يكون هناك اتصال جوهري أو مادي بين الإثنين . زد على ذلك أن نور الأنوار له خليفته المباشر في كل بين الإثنين . زد على ذلك أن نور الأنوار له خليفته المباشر في كل منطقة . مثال ذلك الشمس في السماء ، والنار بين العناصر ، ثم نور العظمة أو والنور الإسفهبذي ، في نفس الإنسان ، حتى لتتجلى مظاهره سبحانه في كل مكان وشهد جميع الأشياء بحضوره .

#### المسلائحة

يحتل علم الملائكة، الذي يرتبط بهذه السلسلة الطويلة من الأنوار أو الجواهر الملكية الواقعة بين هذا العالم المظلم والنور الأعلى ، مركز آ رئيسياً في العقيدة الإشراقية . فالملاك هو في الوقت نفسه حارس هذا العالم والوسيلة للمعرفة والموجود الذي يحاول الإنسان أن يتشبه به ويسعى وراءه في هذه الحياة الأرضية (٢٩) .

وبينا يعتمد السهروردي إلى حد كبير على علم الملائكة المزدكي في بيان درجات الملائكة المختلفة ويستخدم اصطلاحاته التي بقيت حتى يومنا هذا جزءا من التقويم الإيراني (٣٠٠) في تسميته للأنوار الملائكية المتنوعة ، يستفيد كذلك من المصطلحات الإسلامية المتعارفة المستنبطة من القرآن (٣١٠). إن الجمال وهيمنة الملاك هما ما يتألق في عالم الإشراق وما يبهر عيون كل من توخى التطلع إليه .

وما يبهر عيون كل من توخى التطلع إليه . ولا يحدد السهروردي عدد الملائكة بحيث تطابق عدد الأفلاك المرثية كما فعل الفاراني وابن سينا . ولا يقصر درجاتها من الحرية على وجوه التعقل الثلاثة التي أحصاها المشائيون (٣٢).

قالواقع ، أنه ينتقد أسلافه لتحديدهم الملأ الملائكي على هذا الوجه . فعدد الملائكة لدى السهروردي مساو ، لا للأفلاك العشرة التي وصفها علم الفلك في العصور الوسطى ، وإنما لعدد الكواكب الثابتة . أي أنها عملياً لا تحصي فتعدادها يستعصي على مداركنا. والطرق التي بها يتلقى الملائكة الفيض الإلمي والتي عنها يصل الإشراق إليهم ليست مقصورة على شكل منطقي واحد متصور من قبل .

إن الملا الأعلى لدى السهروردي يقع في نظامين : طولي وعرضي ، وعلى رأس النظام الطولي يقف الملائكة المقربون وأعلاهم يسمى بكل من الاسمين : بَهْمَنْ (فُوهُومِنْ المزدكي) ، والنور الأعظم أو النور الأقرب (٢٣٠) . وهذا الملك المقرب الأعلى يوجد الملك المقرب الأدنى له ، الذي يتلقى الفيض عنه كما يتلقاه عن نور الأنوار أيضاً . وينتقل هذا الفيض بالتالي إلى من يليه ، حتى يكتمل النظام الطولي الذي يلقب كل من أفراده بالنور القاهر . ويطلق على هذا النظام أيضاً ، السم عالم الأمهات (٤٣٠) ؛ ما دامت جميع الأشياء في العالم متولدة منه ، وما دام لكل عضو من أعضائه صفة القهر بالنسبة للأدنى ، ولأدنى صفة المحبة للأعلى . وكل نور ه برزخ ، بين النورين الأعلى وللأدنى صفة المحبة للأعلى . وكل نور ه برزخ ، بين النورين الأعلى العليا ويظهره في وقت واحد . فيخفيه بمعنى أنه لا ينتقل بكامل شدته ، العليا ويظهره بأن يسمح لمقدار معين من الإنتشار أو الإشعاع بالنفاذ من خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز خلاله ليمكن العضو الأدنى التالي في السلسلة من الظهور إلى حيز الوح د .

وعن جانب الذّكورة في هذا الملا الأعلى ... يعني ناحية السلطة والمراقبة ... ينجم النظام العرضي للملائكة، الذي يقابل عالم الأنواع الأصلية أو المثل الأفلاطونية . وأفراد هذا النظام لا تولد بعضها بعضاً ، كما هو الحال في النظام الطولي ، بل على العكس ، إنها توجد جنباً إلى جنب. إن كل شيء في العالم الظاهر وطلسم و الوصنم لأحد الأنواع هذه ، وعتوياً وعلى تأثيره الملائكي الخاص . ولذلك فإن السهروردي يطلق على هذه المثل اسم أرباب الأنواع أو أرباب الطلسم ؛ ما دام كل منها قاهراً لنوع خاص ، هو النوع السماوي والمثال الأفلاطوني بالنسبة اليه . وهنا يستفيد السهروردي استفادة كلية من أسماء والمساسبندان المزداكيين و في تسمية نماذج الأنواع المختلفة . وعلى سبيل المثال : فإنه يسمي نموذج الماء خرداد ، والمعادن شهريور ، والنار أرد يبهشت . فكل من هذه الأشياء تحت

سيطرة الملاك العرضي الخاص ، يتصرف كطلسم له . وعلى هذا الوجه ، يوحد السهروردي بين المثل الأفلاطونية وبين الفوى المنفصلة لأهورامزدا في الزرادشتية .

وهكذا ، فإن هذين النظامين اللذين سبق ذكرهما ، لا يزالان فوق العالم الظاهر . أما الآن ، فعن جانب الأتوثة للنظام الطولي للملائكة المقربين ، الذي هو مظهر حبهم وولائهم للنورانية والإشراق ، تنجم الكواكب الثابتة ومن خلالها الأفلاك السماوية الأخرى . وعليه ، فالسماوات الظاهرة تجسيد للجواهر الملائكية ؛ ويمكن اعتبارها في المحقيقة تبلوراً للناحية والعدمية ، في الملائكة المقربين ، أو حرمانها ، أو انفصالها عن نور الأنوار ، الذي يمكن أن يعتبر حقاً مطلقاً دون سواه ؛ وعليه كان بريئاً من أي نوع من أنواع النقص .

وأخيراً ، ينشأ عن النظام العرضي للملائكة نظام ملائكي أوسط ، من شأنه أن يتصرف كخليفة ويحكم على الأنواع مباشرة . وتسمى أعضاء هذا النظام الوسطى ، والأنوار المدبرة ، وأحياناً ، الأنوار والإسفتهبلدية ، وقد أطلق هذا الإسم خصيصاً على أولئك الملائكة الذين يحكمون النفس الإنسانية ، فهذه الملائكة تحرك الأفلاك بواسطة العشق وتحرس جميع الكائنات الأرضية من معادن ونباتات وحيوانات وأناسى .

وبالنسبة إلى الإنسان ، فئمة نور استفهبكي في صلب كل نفس يتحكم في كل أفعالها . أما بالنسبة إلى النوع الإنساني بجملته ، فإن جبر ائيل هو ملاكها ؛ فهو ورب النوع الإنساني ، الذي يعتبره السهروردي عبارة عن الروح القدس وروح النبي محمد عليه الصلاة والسلام وعن طاقة الوحي أيضاً ، ما دام جبرائيل هو الموحي الأعلى لكل معرفة (٣٦) .

وبالإضافة إلى أن للجنس البشري ملاكه الحارس ، فإن للإنسان حارسه المخاص المقيم في عالم الملائكة . فالسهروردي يرى أن لكل نفس وجوداً في العالم الملائكي سابقاً لنزولها إلى حيز البدن. ولدى

دخولها إلى البدن انقسمت النفس أو الجوهر الباطني الذي هو نواتها الملائكية غير المادية إلى قسمين ، قسم بقي في السماء وقسم نزل إلى سجن البدن أو وقلعته ع. ولللك كانت النفس الإنسانية دائمة التعاسة في هذه الدنيا . فهي تبحث بالفعل عن نصفها الآخر ، عن وتوأمها السماوي ، ولن تظفر بالغبطة والسعادة الأخيرة إلا إذا اتحدت بنصفها الملائكي واستعادت موطنها السماوي . فتحقيق الكمال الإنساني إذا يكمن في اتحاد الإنسان مرة أخرى بذاته الروحانية أو بنموذجه الملائكي ، الذي هو وذاته ع الحقيقية ، التي ينبغي أن يبلغها إذا أراد أن ويكون ع حقاً ، أي إن عليه أن يصير ما هو حقيقة . ولن يتحقق السلام أو يضع حداً لهيامه على وجهه كطفل ضائع في متاهة الكون ، السلام أو يضع حداً لهيامه على وجهه كطفل ضائع في متاهة الكون ،

# الطبيعيات وعلم لنفسس

ما ان يتم السهروردي بحثه في عالم الملائكة ، حتى يتطرق إلى عالم الأجسام والنفوس ، أي الطبيعيات وعلم النفس . والطبيعيات عنده، كما يجب أن يتوقع المره ، طبيعيات قائمة على النور لا على فظرية الصورة والهُيولى الأرسطوطاليسية التي رفضها. فجميع الأجسام درجات متفاوته من النور والفلمة ، ودراسة الطبيعيات عبارة عن دراسة نور خففت من لمعانه وأضعفته ظلال العالم المادي . ويقسم السهروردي الأجسام إلى ثلاثة أقسام : تلك التي تحجب النور وتمنعه من الدخول اليها ، وتلك التي تشف فلا تحجب النور إذا ، وأخيراً تلك من الدخول اليها ، وتلك التي تشف فلا تحجب النور إذا ، وأخيراً تلك التي تسمح للنور بالنفاذ بدرجات متفاوتة ، فكانت إذاً منقسمة بدورها إلى عدة أقسام (٣٨).

فالسماوات إذا في حالة نورانية من النوع الثاني ، والتراب من النوع الثاني ، والمراب من النوع الثاني ، والهواء من النوع الثاني ، والهواء من النوع الثالث الذي يشتمل على عدة درجات . أما النار رابعة العناصر الأربعة ، فإن السهروردي لا يعتبرها عنصراً أرضياً كالعناصر الأخرى، وإنما هي صورة نورانية وخليفة وممثل وللنور الأعلى و في العالم الأرضي .

وعلى هذا الأساس ، يمضي السهروردي في بيان مختلف الظوآهر الطبيعية وخاصة الظواهر الجوية متبعاً النهج المشائي العام ، ولكن مع تشديد مختلف ، وعلى مثال ذلك ، انه بالرغم من موافقته على التبخر ونظرية البخار ، يشدد على أهمية النور في باب الظواهر والتغيرات الجوية . والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على الجوية . والواقع ، أن طبيعيات السهروردي برمتها تقوم أساسياً على

دراسة الأجسام كبرازخ بين الدرجات المختلفة للنور الذي تعكسه أو تنقله بمقادير متفاوتة . فالأجسام تحكمها الأفلاك ، والأفلاك النفوس ، والنفوس طبقات الملائكة المختلفة ، والملائكة يحكمها نور الْأَنُوارَ القاهر لكل ما في العالم .

وَمَنَ اخْتَلَاطُ العِنَاصِرِ ، تَنشأ الموجودات الأرضية الثلاثة ، التي يؤلف كل عضو من أعضائها طلسماً لملاك معين . ففي عالم المعادن مثلا نجد أن للذهب والجواهر كمعاناً خاصاً ، كما أن لها تأثيراً على نفس الإنسان هو عبارة عن توفير السرور والسعادة لها ، لأن النور فيها مشابه للنور الذي تحتويه النفس الإنسانية . وكذلك الحال بالنسبة إلى النبازت والحيوانات . فالنور الملائكي قاهر يتحكم في أفعال كل نوع .

وينهج السهروردي نهج ابن سينا والمشائيين الآخرين بدقة في تعداد قوى النفس النباتية والحيوانية (٣٩) . فالنفس النباتية لدى شيخ الإشراق تملك القوى الأساسية الثلاث : الغاذية والنامية والمولدة . والغاذية بدورها عبارة عن أربع قوى هي الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة . والنفس الحيوانية تملُّكُ علاوة على ذلك قوى الحركة، وهي عبارة عن الرغبة والغضب والشهوة ؛ وهي المميزات الخاصة للنفس الحيوانية . ولكن هذه القوى ، سواء في النفوس النباتية أو الحيوانية، عبارة عن مجرد مظاهر للنور الملائكي الكامن في كل نوع ؛ ويجب أن تدرك أفعالها من حيث نسبتها إلى ذَلك النور .

والإنسان ، الَّذِي يعتبر أكمل أنواع الحيوان ، يملك بالإضافة إلى هذه القوى المذكورة والحواس الخمس الظاهرة التي يشترك معه فيها بعض الحيوانات العليا خمس حواس باطنة ، تُوصل الإنطباعات المتلقاة من العالم الخارجي إلى النور الإسفَّهُ بذي الكامن في داخله . ويعد السَّهروردي من هذه الحواس الخِمس : الحِس المشترك والواهمة والمدركة والمتخيلة (٠٠) والحافظة ؛ تُتوجها جميعاً النفس الناطقة ، التي هي أخيراً نفس النور الإسْفَهبذي ، ذلك القبس من النور الملائكي الذي أصبح سجيناً في قلعة البدن إلى حد نسيت معه موطنها الآول . والواقع ، أن السهروردي والإشراقيين لم يكونوا مهتمين باحصاء القوى النفسية بقدر اهتمامهم بعرض الحالة المثيرة للشفقة التي آلت اليها النفس ، وطريقة الذكر والتذكر التي تجب معاناتها من أجل تذكر الوطن الذي فقدته ، فتحاول إذ ذاك استرجاعه مرة أخرى .

### المعاد والاتحسادالروحايي

يدور القسم الأخير من «حكمة الإشراق» على مسالة المعاد الروحاني ومآل النفس بعد الموت . فالسهروردي يرسم معالم الطريق الذي تستطيع النفس من خلاله أن تتحرر من قيودها المادية وهي بعد رهينة الجسد ، وتتمتع باشراق النور الملائكي ، وهو ما ينبغي أن يكون الضالة المنشودة للناس جميعاً . فكل نفس ، بغض النظر عن درجتها من الكمال ، تنشد النور الأعلى في كل برهة من حياتها ، حتى ولو كانت غافلة بذاتها عن الموضوع الأصيل لنشدانها هذا . فالفرح والغبطة ينجمان عن الإستنارة بالنور السماوي حتى ، إن فالسهروردي يذهب إلى اثبات أن الإنسان الذي لم يذق فرحة الإستنارة بالأنوار القاهرة ، لا يدري ولو معنى الغبطة في الحقيقة (١٤) . فجميع الغراح الحياة الجزئية العابرة ، ليست إلا انعكاسات لفرح الإشراق والعرفان .

وتتوقف حالة النفس بعد الموت على درجة الصفاء والمعرفة التي أحرزتها في هذه الحياة . وهناك على هذا الأساس من التفرقة ثلاث طبقات للنفس : نفس أولئك الذين حققوا قسطاً من الصفاء في هذه الحياة وهم السعداء ؛ وأولئك الذين أظلمت أرواحهم بالشر والجهل ، وهم الأشقياء ؛ وأخيراً ، أولئك الذين فازوا بالقداسة والإشراق في هذه الحياة ، وهم الحكماء المتألمون . فأما نفوس أفراد الفئة الأولى ، الحياة ، وهم الحكماء المتألمون . فأما نفوس أفراد الفئة الأولى ، فترحل بعد الموت الى عالم الأنواع الأصلية حيث تتمتع بالأصوات والمذاقات والروائح التي ليست نظائرها الأرضية إلا ظلالاً لها . وأما

نفوس أبناء الفئة الثانية ، فترحل إلى عالم الصور المعلقة ، وهو متاهة الخيال الكوني ، والعالم المظلم للقوى الشريرة والجن .

وأما نفوس العارفين والأولياء ، فتصعد بعد مفارقتها للبدن إلى ما فوق العالم الملائكي لتسعد بنعيم قربها من النور الأعلى (٤٢) .

أما حالة النفس بعد الموت وما إذا كانت تعاني ألما أو تنعم بالسعادة فتتوقف على كل من صفائها وكمالها ، أي استكمال إمكانياتها عن طريق التحقيق والمعرفة . فالنفس الصافية الكاملة ، أو على الأقل التي تتمتع بإحدى هاتين الصفتين، لا يطول عذابها لانفصالها عن العالم، معشوق الكثرة الساحقة من الناس في هذه الحياة . أما النفس المدنسة والناقصة أو الجاهلة ، فهي التي تقاسي عذاباً دائماً لانفصالها عن العالم فقط . ومن ثم ، يقترح شيخ الإشراق على الإنسان ، أن يكون مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه مدركاً للحظات النفيسة في حياته المعطاة له ، فيقضيها في تطهير نفسه حتى تصبح كالملك شبيهة بنموذجها السماوي .

### أهمية القصبص لأمزنسينه

إن تحليل العقائد الأساسية للحكمة الإلهية الإشراقية، كما جاءت « في حكمة الإشراق » ، يلقي الضوء على الناحية التعليمية في كتابات السُّهروردي ، الَّتي تتجلَّى الَّحقيقة الإلهية فيها بشكلٍ موضوعي . إلا أن علينا حتى نحصل على الصورة الكاملة لرسالة السُّهروردي والمدى الكلي لكتاباته ، أن نتطرق إلى دراسة القصص التخيلية أو الرسائل الرمزية والصوفية التي تروي فيهسا قصة تجربة روحية معينة في لغة رمزية غنية، يمثل الرمزَ فيها أحد مقومات الرؤيا ذاتها. ففي هذه الرسائل القصيرة ، التي تشبه في كثير من النواحي حكايات القرون الوسطى الرمزية ، مثل « بارسيفال » ( Parsifal ) ، لا يعمد المؤلف إلى إظهار الحقيقة من جميع نواحيها ؛ بل بالأحرى ، يميط اللثام في كل رسالة عن وجه معين للحياة الروحية وعن تجربة «باطنية» معينة، كما يزيح الستار عن مجموعة معينة من الرموز التي تعطي القارىء لمحة عن بعض مظاهر عالم الإشراق ، وعن روح السَّهروردي ذاته أيضاً . ونحن لا نستطيع هنا أن نتناول القصص بمجموعها ؛ إلا أنه من المفيد ، للتعرف الى طبيعتها العامة ، أن نقوم بدراسة وجيزة لإحداها ، وهي و آواز بر جبرائيل ، (٤٣٠ ؛ فإن لها خواص معينة تَشْتَرُكُ الْأَخْرَى فَيْهَا . وَالْقُصَةُ الْأُولَى تَنْقُسُمُ إِلَى جَزْثَيْنَ : فِي الْأُولُ منهما ، يتخيل التلميذ أو بطل القصة الحكيم ؛ وهو ٥ النبي الكامن في داخله، والملاك الذي عليه أن يرشده إلى طريق ادراك الحقيقة ؟ فيسأل الحكيم عن موطنه الأصلي، فيجيب بأنه يأتي من وطن «اللاحيث» الي تعني حرفياً مدينة المثال ( Titopia ) ؛ وهي أرض لا وجود لها في هذا العالم و لا مكان لها لأنها تعلو على أبعاد الحيز الثلاثة . هنا يبدأ التلميذ وقد اكتشف من أين بأتي الاستاذ ، يبدأ في سؤاله عن مختلف نواحي عقيدته .

أما في الجزء الثاني من القصة ، فتتغير اللهجة العامة ويطلب التلميذ من الحكيم أن يتعلم كلام الله ؛ فيستجيب الحكيم لطلبه ويعلمه أولا أسرار علم الجفر ، أي علم المعاني الباطنية ، القائمة على الرمز العددي ، للحروف والكلمات . ومن ثم يخبره بأن الله خلق كلمات ( بمعنى الـ Rogos) كالملائكة ، وخلق كلمة عليا تعلو جداً عن الملائكة كما تعلو الشمس على النجوم ، وأن الإنسان ذاته كلمة من الله وترنيمة من جناح جبرائيل ، وان جناحي جبرائيل يهيمنان على السماوات والأرض ( وهي عالم الظلال أو و المغرب » ) التي ليست أكثر من ظل جناحه الأيسر ؛ على حين أن عالم الأنوار الملائكية أو و المشرق » ، هسو انعكاس جناحه الأيمن . وعلى هذا ، فجميع الأشياء في هذه الدنيا قد أو جدت عن طريق ترنيم جناح جبرائيل . فبالكلمة ، بصوت قد أو جدت عن طريق ترنيم جناح جبرائيل . فبالكلمة ( بالاسم الإلمي ) برد إلى فطرته الأولى ومنشأه الإلمي .

### التراث الابث راقي

يتهم العلماء المحدثون السنهروردي في بعض الأحيان ، بأنه كانت له ميول ضد الإسلام وبأنه عمد إلى احياء الزرادشتية في وجه الإسلام (3) . ولكن المسألة ليست كذلك . صحيصح ، كما وضحنا بما فيه الكفاية ، أن السنهروردي قد استخدم الرموز الهرمسية للتعبير كما استخدم آخرون كجابر بن حيان مثلاً الرموز الهرمسية للتعبير عن تعاليمه ؛ ولكن هذا لا يدل مطلقاً على أن عقائده كانت مناهضة للإسلام . إن شمول الإسلام هو الذي سمح له بأن يؤلف بين الكثير من العناصر المختلفة ، ومكن والباطنية و الإسلامية من استخدام لغة الأشكال السابقة الموروثة . وفي بلاد فارس ، حيث وجدت مدرسة السنهروردي أهم أنصارها كانت الروح الإسلامية على حد قول ماسينيون — بمثابة النور الذي فيه و تأملت إيران العالم المنظور من خلال منشور و مشرق من أساطيرها القديمة و (3) .

لقد انتشر التراث الإشراقي على جناح السرعة في الأوساط الشيعية ، كما كان له بعض الشراح والأنصار في العالم السني أيضاً . وثآ ليف السهروردي تمثل الانتاج العقائدي الأصلى ، والمنبع للمدرسة الإشراقية ، وقد دفع كثير من الحكماء اللاحقين بذلك التراث الى الامام بأن أضافوا التعليقات والحواشي على تآليفه. ومن أعظم الشروح على وحكمة الإشراق . شرح الشهرزوري تلميذ السهروردي ورفيقه المقرب ، والشرح المشهور لقطب الدين الشيرازي التلميذ

الكلمة في القصمى موشور و أنما الكلمة المستعملة هي الاصطلاح الرياضي (الهندس) منشور

البارز لكل من خواجه نصير الدين الطُّوسي وصدر الدين القونوي . وهذا الأخير أعظم شارح لنظريات ابن عربي في الشرق (٤٦٠ . ومن بين هذين الشرحين اللذين كُتبا في القرن السابع (الثالث عشر) ، تدارس العلماء شرح قطب الدين بدقة على مرّ العصور كشرح ومقرر، على المَنن . والطبعة الحجرية القديمة لـ وحكمة الإشراق، آلتي كانت متداولة بين الطلبة في المدارس الدينية حيثما كانت تدرس الفلسفة الإشراقية منذ طبعها في العصر القاجاري ، تشتمل على هذا الشرح في الحاشية مِع التعليقات الَّتي أضافها مُلا صَدرا بعد ذلك بثلاثة قرون . ويمكن للمرء أن يدرج بين شرَّاح بعض آثار السُّهروردي الأخرى، ابن كمونة والشهرزوري والعلامة الخيلتي ؛ فقد كتبوا شروحاً على التّلويحات في القرنين السابع (١٣) َ، والثامن (١٤) على التوالي ، وجلال الدين الدُّواني في القرُّن التاسع (١٥) ، وعبد الرزاق اللاهيجي في القرن الحادي عشر (١٧) الذي شرَّح 1 هياكل النور 1 . وبالإضافة إلى ذلك ، ينبغي للمرء أن يشير إلى الفلاسفة والحكماء ذُويَ الشَّانَ الذين وقعوا تحتُّ تأثير تعاليم السُّهروردي . فمن هذا القبيل ، بل أول اسم يتبادر إلى اللهن هو خواجه نصير الدين الطوسي فيلسوف القرن السابع (١٣) وعالمه العظيم . فعلى الرغم من أنه أحيا مدرسة الفلسفة المشائية المنافسة من خلال شرحه البارع على وإشارات ، أبن سينا ، فقد وقع تحت تأثير الإشراقيين في باب بعض المسائل ، كَسَأَلَة علم الله بالعالم . وهنا ، نراه يدحض بصراحة آراء ابن سينا ويتبنى آراء السُّهروردي . ومنذ ذلك الحين ، استمرت تعاليم السُّهروردي في الإنتشار ، خاصة بين الفلاسفة والحكماء الإيرأنيين وحكماء الأناضول والهند ، حتى إذا كان العصر الصفوي ، بلغ تأثير ها على الحياة العقلية الإسلامية أوج ازدهاره.

أصبح التشيع أثناء العصر الصفوي المذهب الرسمي لإيران . ولم تقتصر النهضة في ذلك العصر على الفن والعمارة الفارسيين الذائعي الصيت عن استحقاق في أنحاء العالم؛ بل لقد بعثت العلوم العقلية التي

بقيت، خلافاً لفن ذلك العصر ، مجهولة تقريباً حتى يومنا هذا (٤٧) . أما دراسة الفلسفة والحكمة فقد أحياها الميرداماد (٤٨) ، المعلسم الكبير في إصفهان إبَّان حكم الشاء عباس ، والأستاذ الذي أسس مدرسةً سيناوية ذات طابع سُهرِوردي من وجهة النظر الشيعية . وبعد الميرداماد جاء تلميذه الشهير مُلاً صَدرًا ، الذي يعتبر في إيران أعظم الحكماء المسلمين ؛ فادمج بصورة نهائية عقائد السهروردي في نظامه الفلسفي المسلمين ؛ فادمج بصورة نهائية عقائد مُلاً صَدرا أيضاً على عناصر من الفلسفة المشائية وعلى كثير من المبادىء الأساسية للعرفان كما فسرته مدرسة ابن عربي ، كل ذلك في قالب من التعاليم الشيعية وخاصة العناصر الْإِلْهَية الْوَّارِدَة فِي ﴿ نَهِجِ البِلَاغَةِ ﴾ لعلي بَن أبي طَالِب ﴿ عَلَيْهُ السَّلَامِ ﴾ (٩٠) . وعلى الرغم من أن آثار مُـلا "صدرا أخذت تحجب آثار السُّهروردي في المدارس الرسمية ، إلا أن العقائد الإشراقية قد استمرت تدرس مَن خلالها . وعلى هذا الوجه ، وقع الحكماء المتأخرون ، أمثال حاجي مُلاً هادي السبزواري (۵۰۰ أشهر الشارحين لتعاليم مُلا صدرًا في العصر القاجاري ، والشيخ أحمد الاحسائي مؤسس حركة الشِّيخية ، وكانَ مخالفاً لَبعض عقائدٌ مُلا صَدرا ، تَحت تأثير تعاليم السُّهروردي . وفي الهند أيضاً استمرت دراسة السُّهروردي ، مباشرةُ ومن خَلَالُ آثار مُكُلا صَدرا الِّي لا تَزال مقررة في المدارس الإسلامية في شِبه القارة الهندية حتى يومنًا هذا (٥١) . ويصُّدق هذا على إيران أيضاً ؛ حيث تدرس الفلسفة والحكمة الإسلامية اليوم ، لا في المدارس الدينية فحسب ، بل في كلية العلوم الإلهية في جامعة طهران أيضاً. والحق أن الجامعة قد خصصت كرسياً للحكمة الإشراقية وآخر لعقائد مدرسة مُكلاً صَدرا (٥٢) .

وفوق ذلك ، فإن تأثير السهروردي لم يقتصر على العالم الإسلامي فحسب ؛ فقد نقلت بعض آثاره إلى السنسكريتية أثناء الحكم المغولي في الهند ، كما أنها نقلت قبيل ذلك إلى العبرية . وهكذا بلغت عقائده إلى عالمين منفصلين متباعدين تماماً، هما اليهودي والهندي. وقد درس آثاره بعناية الكاهن الزَّرادشي آذر كيوان وأتباعه ، الذين غادروا شير از إلى الهند في العصر الصفوي . وهكذا فإن الحكمة المخالدة التي حاول شيخ الإشراق وضع أسسها أو على الاقل إعادة وضعها في حياته الزمنية القصيرة ، لم تصبح وجهة نظر عقلية سائدة في العالم الشيعي وبصورة أعم في الاقاليم الشرقية من العالم الإسلامي فحسب ، بل تجاوزت شواطىء العالم الإسلامي لتتصل بتقاليد أخرى ؛ وصارت من عدة وجوه عنصراً مهماً لعالم من النظر الشامل الذي شارك الإسلام فيه الاحيان المجاورة ، وهو عالم انكشفت فيه الوحدة المتعالية الكامنة وراء التجليات المختلفة للحقيقة .

القسالث الث ابرعب ربي والمتصوّفة

### التصوفس

التصوف ، كطريق للتحقيق الروحاني وبلوغ مقام الولاية والعرفان ، جانب جوهري من الوحي الإسلامي ؛ وهو في الواقع قلبه أو بعده الداخلي أو الباطني (۱) . ومع أن لفظة التصوف جاءت متأخرة واستمدت بعض أشكالها من المبادىء الأفلاطونية والهرمسية ، إلا أن حقيقة التصوف وعقائده ومناهجه الأساسية ترجع إلى مصدر الوحي وترتبط ارتباطاً وثيقاً بروح الإسلام وصورته ، كما يردان في القرآن الكريم ، الذي يعتبر التجسد الأكمل له (۲) . إن الصوفي الأول والأكمل، في عرف من يندمج في التصوف ويعيش حياة وسالك الطريقة و (۳) ، هو النبي عمد عليه السلام، ومن بعده علي بن أبي طالب الممثل الأعلى النبي عمد عليه السلام، ومن بعده علي بن أبي طالب الممثل الأعلى و للباطنية ، الإسلامية .

فغي زمان الرسول حينما يمكن القول بأن أبواب السماء كانت مفتوحة ، لم تكن قوة الحياة الروحية الهائلة والإقتراب من منابع الوحي لتسمحا بقسمة كلية للدين إلى جزئيه الظاهري والباطني أو الشريعة والطريقة ، على الرغم من وجودهما فيه أصلا منذ البداية . لقد كان التراث الديني في أول الأمر كالمقذوف البركاني في حالة انصهار ، ولم ويتجمده وينحل إلى عناصره المختلفة إلا حين برد تدريجياً وتجمد بتأثير عوامل التقلص الزمنية وظروف الفساد الدنيوية . ولذا لا نجد أثناء القرنين الأولين من حياة التراث عندما كان قوياً للغاية ، كما يتبين من انتشاره الخاطف وقوة امتداده ، مذهباً فقهياً معيناً أو جماعة أو طريقة صوفية (١) منظمة بجلاء . وتلاحظ أيضاً أن المذاهب

الفقهية قد تبلورت في القرن الثالث (التاسع) وأن التصوف قد بدأ في الوقت نفسه يتجلى كعنصر بارز في المجتمع الإسلامي . فقد انتشرت عقائده ومناهجه بواسطة الطرق ، التي كان يوجه كلاً منها شيخ، غالباً ما كانت تسمى باسمه .

وهكذا أصبحت الروح ، التي كانت في مطلع عهد الوحي ومنتشرة » في كل مكان ، متمركزة في طرق مختلفة ؛ حتى تتمكن من الإستمرار كبيرات روحي حي . إن الصوفيين المتأخرين لم يزاولوا شيئاً لم يزاوله النبي وأصحابه من قبلهم ، ولا سيما الصحابة كعلي وأي بكر وأبي ذر وسلمان ، ممن تلقوا وتعاليمه الباطنية » . كان النبي قد اعتاد المخلوة في أماكن هادئة نائية كغار حراء ، وخاصة في أواسط شهر رمضان ، وكمسجد المدينة في أخريات حياته ، حيث أقام الشعائر الأساسية للذكر فيها جميعاً . كما أنه أوصى صحابته و بذكر الله » وذكر اسمه في السر والعلائية او في الحلوة والجلوة .

على هذا وغيره من أفعال النبي وأقواله ، أسس الصوفيون طرقهم وعاداتهم حتى يومنا هذا . لقد اعتبروا أنفسهم دائماً أشد أتباع تعاليم الرسول حماسة ، محاولين الاحتذاء به شخصياً كثال لهم في كل لحظة من حياتهم . لذا ، نسمع أحد كبار مشايخ الصوفية في القرن الثالث (التاسع) يقول : والطرق (الصوفية) كلها مسدودة على المخلق إلا من اقتفى أثر الرسول عليه الصلاة والسلام ه (٥) . فالتصوف إذا هو الحانب والباطني ، لتعاليم الرسول ، إذ أخذ يتخذ شكلاً واضحاً بالتدريج خلال القرنين الثاني والثالث للهجرة ، مكتسباً في الوقت نفسه اسم الصوفية ، الذي عرف به البعد والباطني ، للإسلام منذ ذلك الحين (١) .

لا يستطيع المرء أن يتحدث عن تاريخ التصوف ؛ فالتصوف في جوهره لا تاريخ له . ولكن ، لما كان قد عبر عن مبادئه في كل حقبة بلغة موافقة للأصول الفكرية والنفسية العامة لذلك العصر، ولما كانت قد ظهرت على مدى القرون مدارس مختلفة للتفسير تستند إلى حاجات

النّاس على اختلاف أنواعهم أيضاً، كان من المكن أن نتكلم عن الأوصاف المميزة للتراث الصوفي في كل عصر (٧). في وسع الإنسان أن يتحدث عن الزهاد الأوائل من حفظة القرآن ورواة الحديث الذين ألقوا تعاليم الرسول حية إلى جيل التابعين وكان الكثير منهم من أولياء الإسلام الأولى. كما يجب أن يذكر المرء تلك الشخصية المهمة في القرنين الأولين الإسلاميين ، الحسن البصري ، الذي امتدت حياته الطويلة من سنة ٢١ (٦٤٣) إلى ١١٠ (٧٢٨) ، واصلة بين ثلاثة أجيال من المسلمين وبين زمان الرسول نفسه (٨).

ويجلر التنويه أيضاً بأثمة الشيعة أثناء القرنين الأولين ، فالثمانية الأول منهم خاصة يؤدون دوراً رئيسياً في مرحلة التصوف الأولى . فالشيعية ، وهي و اسلام علي " ما دامت تقوم على موالاة علي كخليفة النبي الروحي والزمني ، تعتبر الأثمة ، أي علياً وذريته ، حملة النور النبوي والممثلين الباطنيين النبي . وقد ساهم كثير منهم مساهمة أساسية في تكوين الطرق الصوفية التي نشأت في العالم السني واحتلوا مكاناً بارزاً في وسلاسلها » . إن جميع الفرق الصوفية تقريباً ترقى بنسبها إلى الإمام الشيعي الأول ، على عليه السلام ، كما أن كثيراً من الصوفيين المتأخرين كانوا تلامذة للأثمة ، وخصوصاً للإمام السادس بعفر الصادق عليه السلام ، ٨٨ (٧٠٧) ، ١٤٨ (٧٦٥) ، والإمام الثامن على الرضي (حوالي ١٤٨ (٧٠٥) - ٣٠٧) ، اضف الثامن على الرضي (حوالي ١٤٨ (٧٠٥) - ٣٠٧) . أضف الثامن على الرضي (حوالي ١٤٨ (٧٠٥) . وأبرزها دون شك و نهم تاريخ العرفان الإسلامي وأرفعها شأناً . وأبرزها دون شك و نهم البلاغة » للإمام الأول و الصحيفة السّجادية » الإمام الرابع زين العابدين .

ويسجل القرن الثالث ظهور كثير من الشخصيات الصوفية الشهيرة، ممن خلدت كلماتهم البليغة النافذة وتردد صداها في نفوس صوفيتي الأجيال اللاحقة .

ومن بين مشاهير الشخصيات في هذا القرن ذو النون المصري ،

والمتحاسبي ١٠٠ ولي بغداد ، والأمير ابرهيم بن أدهم الذي ترك كما ترك غوتاماً بوذا حياة البلاط ليحصل معرفة الحقائق الإلهية ، والحكيم الخراساني بايزيد البسطامي (١١) الذي كانت أقواله المتناقضة أو شطحاته القائمة على تجربته للإتحاد النهائي سبباً لاشتهاره كمشل لأعظم الأشكال العقلية للتصوف .

وَبَحِد فِي أُواخِر القرن الثالث (التاسع) مدرسة بغداد المعتدلة وعلى رأسها الجنبيد الذي التفت حوله عدة شخصيات مثل نوري والشبلي ؛ كما اتصل به شهيد النصوف الحلاج ، هذا الصوفي العظيم الذي يعرفه العالم الغربي جيداً ، وعثل بفضل الدراسات الكثيرة التي خصه بها ماسينيون النمط الروحي للمسيح في الإسلام من جهات عدة، والذي تشبه وآلامه ، على حد قول ماسينيون، آلام المسيح بعض الشبه. لقد اختار الحلاج إفشاء أسرار العقيدة بين الجماهير والشهادة أمام ضمير المجتمع الإسلامي عندما وقفت أمام الحقيقة الروحية التي تنطوي عليها الصوفية ، وخلف بعض الأشعار المحديلة بالعربية ، كما صرح أيضاً ببعض العبارات التي هيمنت على التراث الصوفي دون انقطاع ؛ حتى أصبح قوله وأنا الحق، دليلاً خالداً على أن التصوف في ذاته عرفاني ، وأن الله الكامن فينا هو الذي يقول وأنا عندما ينزاح حجاب الغيرية .

وأثناء القرن الرابع ، عندما بلغت الفنون والعلوم الإسلامية أوجها (۱۲) ، بدأ التصوف يعبّر عن نفسه في كتب تعليمية ضخمة وقوالب من الشعر الفارسي ، الذي أصبح أحد أشكاله التعبيرية الأساسية منذ ذلك الحين . فقد ظهرت في هذا القرن عدد من أمهات الكتب في التصوف ، مثل و اللهم ، لأبي نصر السراج (۱۳) ، ووكتاب التعرف ، للكلاباذي (۱۱) ، و وكشف المحجوب ، للهجويري وهو أول نثر صوفي بالفارسية ، ووقوت القلوب ؛ لأبي طالب المكي ، و والرسالة القشيرية ، الشهيرة . ولا تزال هذه الكتب جميعاً تدرس في أوساط التصوف ، وخاصة الكتاب الأخير ؛ فهو أكثر الكتب

التعليمية تداولاً في دراسة الناحية العملية للتصوف . فقد جمعت فيه العبارات الرائعة والشطحات والحكم الصادرة عن المتصوفين الأوائل ، وحُددت القواعد والشروط الخاصة بسالك والطريق . .

وفي هذا القرن أيضاً نظم أبو سعيد بن أبي الخير معاصر ابن سينا أول رباعيات صوفية بالفارسية (١٥). وكتب خواجه عبد الله الأنصاري، الذي يعتبر من أهم المؤلفين الصوفيين والذي كان كتابه ومنازل السائرين » موضوعاً لكثير من اللراسات وكثير من الشروح عبر القرون ، عديداً من الرسائل المهمة بالفارسية . ويعتبر كتابه والمناجاة » (١٦) اليوم من أشهر الرواثع في تلك اللغة . وهكذا صارت الفارسية إلى جانب العربية أداة أساسية للتعبير عن العقيدة الصوفية ، فهيأت التربة الصالحة لسنائي والعطار والرومي الفذ والشبستتري وسعدي وحافظ، اللمائم بلسخ التفاعيل والكيميائي » للشعر الصوفي قمته على يده . وبفضل هؤلاء الشعراء البلغاء انتشرت العقائد الصوفية في الأقاليم الشرقية من العالم الإسلامي ، في إيران وآسيا الوسطى والهند وكذلك في جاوة وسومطرة . ومن خلال ترجمة بعض هذه الكتب استرعى في جاوة وسومطرة . ومن خلال ترجمة بعض هذه الكتب استرعى التصوف انتباه بعض الغربيين مثل غوته وهردر اللمرة الأولى .

وأثناء هذا القرن ، بدأ التصوف إلى حد ما في الاتصال والإحتكاك بعقائد الفلسفة والكلام والفقه . ولقد شاهدنا كيف أن شيخ الفلاسفة المشائيين ، ابن سينا ، ومعاصره أبا حيان التوحيدي قد انجذبا إلى بعض عناصر التصوف . وكذلك و رسائل و إخوان الصفاء ، فإنها عندما تتناول العلوم ، تظهر بعض وجوه الشبه مع العقائد الصوفية ، كما يبدو من المجموعة الجابرية المنسوبة إلى جابر بن حيان أيضاً ؛ فقد كان صوفياً وألنف على الأرجح بعض الكتب التي تحمل اسمه من ذلك الإنتاج الضخم . ولكن كانت ثمة نزعة مقابلة عند بعض المتصوفين المناس بعض النظريات الكونية الواردة في آثار ابن سينا وإخوان الصفاء وغيرهم ، وادماجها في وجهة نظرهم الإلهية. وللحكيم الأندلسي ابن مسرة أهمية خاصة في باب هذا الاتصال ؛ فقد استبقت عقائده

في علم الكون عقائد ابن عربي الذي اقتبس الكثير من تعاليمه (١٧). ومهما يكن من أمر ، فقد كانت هناك معارضة أيضاً في أوساط كل من المتكلمين والفقهاء ، معارضة أثبتت تزايد قوتها في القرن الخامس (الثاني عشر) عندما غير استيلاء السلجوقيين على الحكم وتأسيس المدارس الجديدة وجه القرن السابق الأقل تنظيماً والأقل تقيداً. وفي تلك الغمرة ظهر أبو حامد الغزالي على المسرح ليمنسح التصوف الصفة الشرعية في الأوساط الفقهية الرسمية ويمهد للوثام بين الناحيتين الباطنية والظاهرية للإسلام ، اللِّتين ساهم مساهمة فعليةُ في كلتيهما . وكما أشرنا في الفصل السابق ، أبرز الغزالي الوجه الظاهر لبعض التعاليم الصوفية حتى تكتسب الحرية لتواصل حياتها الباطنية في صميم المجتمع الإسلامي . وهكذا فقد أدى دفاعه عن التصوف دورًا مهماً في إقرار المنزلة المنوحة للطرق الصوفية وعقائدها وأفعالها في وسط المجتمع الديني العام . وعلاوة على ذلك ، فقد أخذ في بعضّ رسائله المغرقة في والباطنية ، مثل ومشكاة الأنوار ، (١٨) و والرسالة اللَّـدُ نية ، ، يشرح العقائد الصوفية بطريقة مهدت لآثار ابن عربي . على أنه لا يزال بين الغزالي وابن عربي كثير من الشخصيات الصوفية البارزة التي يجب ألا نغض الطرف عنها . ففي إيران ، كان هناك أحمد الغزالي أخو أبي حامد الشهير ، وقد كتب رسالة شهيرة في العشق الإلمي تسمى وسوانح العشاق، (١٩) ، وعين القضاة ، الذي شرح العقائد الصوفية بدوره في طريقة تذكرنا بطريقة ابن عربي. أما في المُغرب ، أو غرب العالم الإسلامي ، فبوسع المرء أن يذكر شخصية ابن العريف مؤلف الكتاب المعروف، و محاسن المجالس ٢٠٠١ ، وأبي مَدُّينَ أستاذ ابن عربي الذي تكثر الاشارة إليه في كتبه ، وكَذَلَكُ ابن قَسَى مُوْسَسُ و دولة الزوايا ، للمريدين في الجاربس في جنوب البرتغال ، والذي كان لابن عربي صلة وثيقة به . وإذا عدنا مرة أخرى إلى الشرق الإسلامي وجدنا قبل زمان ابن

عربي مباشرة ، بالإضافة إلى مؤسس المدرسة الإشراقية السهروردي ،

مؤسسي عدد من أهم الطرق الصوفية . ونستطيع أن ندرج بينهم أحمد الرفاعي ، الذي أطلق اسمه من بعده على الطريقة الرفاعية ، وعبد القادر الجيلاني ، أوسع الأولياء شهرة في الإسلام الذي تحتد طريقته القادرية اليوم من المغرب إلى جزر المحيط الهادي ، ونجم اللدين الكبرى ، مؤسس الطريقة الكبروية (٢١) . وهكذا ، عندما ظهر ابن عربي على مسرح التاريخ الإسلامي ، كانت أسس التراث الصوفي قد توطدت ، وتوافرت له بواسطة الطرق وسيلة فعالة للمحافظة على مناهجه الروحية وعقائده وإذاعتها . كما توافر له أيضاً ميراث مناهجه الروحية وعقائده وإذاعتها . كما توافر له أيضاً ميراث حافل من الكتب ، نثراً ونظماً ، بالفارسية والعربية على حد السواء ، منجلت فيها الإشراقات والمكاشفات والأحوال والمشاهدات ، التي حصلت لمشايخ الصوفية جيلاً بعد جيل منذ زمان النبي (صلى الله عليه وآله) .

## اهميت ترابن عسسري

في ابن عربي نلتقي فجأة ، سواء من ناحية الإلهيات وعلم الكون أو ناحية علم النفس وعلم الإنسان ، بمذهب كامل مترامي الأبعاد ، يبدو لأول وهلة أنه يدل على انقطاع أو نقطة تحول داخل التراث الصوفي . صحيح أن بعض الصوفيين المتقدمين أمثال الحكيم الشرمذي وبايزيد البسطامي خاضوا في المسائل الميتافيزيقية ، وأن آثار العطار وابن مسرة اشتملت على نظريات كونية ؛ ولكنها ليست من الإتساع والمدى الذي تجده عند ابن عربي . فالكتب الصوفية الأولى في معظمها نصائح عملية لسالكي والطريق و أو أقوال لصوفيين في معظمها نصائح عملية لسالكي والطريق و أو أقوال لصوفيين مختلفين تبين ما بلغه كل منهم من منزلة للوصول ؛ فليس ثمة عرض مختلفين تبين ما بلغه كل منهم من منزلة للوصول ؛ فليس ثمة عرض نظري يذكر الميتافيزيقا يهدف لأن يكون كلياً وكاملاً . بل هناك ومضات من النور تضيء جانباً معيناً من الحقيقة التي تهم الصوفي في الحظة معنة .

أما لدى ابن عربي ، فإن عقائد الصوفيين التي كانت حتى أيامه كامنة ضمنياً في أقوال المشايخ على اختلافهم قد اتخذت شكلاً صريحاً . وعلى هذا ، فهو الشارح الأعظم للعرفان الإسلامي (٢٢) فمن خلاله عبر البعد الباطني للإسلام عن نفسه بصراحة وأبرز إلى حيز الوجود معالم عالمه الروحي ، على وجه أصبح بوسع كل امرى على درجة كافية من الذكاء أن يتأمله ، من ناحيته النظرية على الأقل ؛ على درجة كافية من الذكاء أن يتهدي إلى والطريق ، التي يمكن أن يحيث يمكنه على هذا الوجه أن يتهدي إلى والطريق ، التي يمكن أن تصل به إلى ادراك النظريات المبتافيزيقية بطريقة وعملية » . إننا نجد

في آثار ابن عربي اصطلاحات ، كوحدة الوجود والإنسان الكامل ، قد أعطيت هذه الدلالة للمرة الأولى ؛ مع أن مضمونها كان معروفاً منذ بدء التراث (الصوفي) .

فأهمية ابن عربي تكمن اذاً في صياغته للمعتقدات الصوفية وجعلها صريحة . فمجيئه لا يشكل وتقدماً ، في التصوف بمعنى أنه أصبح أكثر وضوحاً وتجرداً ، او انحرافاً عن عشق الله تجاه شكل من و الحلول ؛ ، كما يقال غالباً في نقد ابن عربي ؛ ولكن هذه الصياغة الواضحة للعقائد الصوفية على يد محيي الدين ، تدل على حاجة البيئة التي كانت موجهة إليها ، إلى بسط وإيضاح أوفى . فالحاجة للإيضاح لا تزداد مع توفير المعرفة للإنسان، بل إنها لتصبح ضرورية بقدر جهل الإنسان وفقدانه للقدرة على الفهم المباشر للأشيآء بسبب ضعف في قوة الحدس والبصيرة . فكلما ابتعد التمدن الإسلامي عن منبع الوحي ، ازدادت الحاجة إلى الإيضاح إلى حد تضاءلت معه البصيرة الروحية وحدَّة الذهن لدى الأفراد . لقد كان مجرد الإشارة أو التلميح كافياً بالنسبة الى الأجيال الأولى لفهم المعاني الباطنية للأشياء. أما أهل القرون اللاحقة فقد باتوا بحاجة إلى الإيضاح المسهب . ومن خلال أبن عربي ، قدمت والباطنية والإسلامية العقائد التي استطاعت وحدها أن تضمن صيانة التراث الصوفي في أوساط قوم كانوا دائماً عرضة لخطر الضلال بسبب الإستدلال غير الصحيح . ولم تكن قوة الحدس العقلي في معظمهم كافية للتحكم في الميول الإنسانية الأخرى ولعصمة العقل من الخطأ . إن ما كان يعرف دائماً بالحقيقة الباطنية للتصوف ، اتخذ على يد ابن عربي ، شكلا ٌ جعله يتحكم في الحياة الروحية والعقلية الإسلامية منذ ذلك الحين .

# حياهٔ حکيم مرسينه

ابن عربي ، وإسمه الكامل أبو بكر عمد بن عربي الحاتمي الطائي ، وُلْد في مُرْسية في جنوب اسبانيا سنة ٣٠٥ (١١٦٥) ، لأسرة من أصل عربي خالص تنتمي إلى قبيلة طيء . وقد اشتهر في العالم العربي باسم ابن عربي، كما لقبه الخلف بالشيخ الأكبر، وكني بمحيى الذين . وكانت سيرته الشخصية ، شيمة سائر آلاولياء والحكماء الكبار ، أعظم وأثر ، له؛ وإنها لسيرة خارقة للغاية، اقترنت فيها الصلاة والذمكر والتضرع والتأمل وزيارة مختلف مشايخ الصوفية بمشاهدة العالم الروحي، وانكشفت له فيها معالم الملأ الأعلى غير المنظور (٢٣٠. وعليه، فسنحظى في دراسة حياته بلمحة عن الطبيعة والمكانة الروحيتين لهذا الحكيم الذي تظهر فعاليته العقلية في آثاره الميتافيزيقية العديدة . بعد أن قضى ابن عربي سنواته المبكرة في مرسية ، ذهب إلى اشبيلية ؛ حيث نشأ وتلقى علومه الأولى وحيث وفرت له أسرتــه الميسورة حياة مربحة هيتنة ، استطاع معها أن يتابع ميله الطبيعي نحوالأمور الروحية . وقد قابل في هذه الفترة المبكرة من حيَّاته امرأتين من الأولياء ، هما ياسمين المرشنية وفاطمة القرطبية ، كان لهما تأثير قوي في توجيه حياته . ويصح ذلك خاصة على فاطمة القرطبية التي كانت عجوزاً طاعنة في السن ، إلا أنها كانتَ تتمتع بوضاءة وجمال قارنه أبن عربي بجمال فتاة في السادسة عشرة من عمرها . فقد قامت بدور المرشد ألروحي له مدة عامين ، واعتبرت نفسها أماً روحية له . راح ابن عربي، وهو بعد في في العشرين متوقد الذكاء وقد الم"

برؤى روحية نافلة ، يطوف بين المدن المختلفة في الأندلس ، ويقابل الصالحين والصالحات أينما عثر عليهم . وحدث في إحدى هذه الرحلات عندما كان مقيماً في قرطبة ، أن التقى بابن رشد الشارح الأعظم لأرسطو ، في لقاء عميق المغزى ؛ إذ التقت آنذاك شخصيتان تمثلان المطريقين اللّذين سينتهجهما العالمان المسيحي والإسلامي في ما بعد . لقد تواجه في هذا اللقاء رجلان : الأول يأتمر بأوامر العقل ، وقد أصبح أعظم المفكرين الإسلاميين أثراً في الغرب اللاتيني ؛ والثاني عارف يرى أن المعرفة في أساسها هي والرؤياء ، وقسد أصبح الشخصية يرى أن المعرفة في أساسها هي والرؤياء ، وقسد أصبح الشخصية اللامعة في تاريخ التصوف الشامخة كالعمسلاق فوق الحياة العقلية الإسلامية المقبلة . ولما كان التقاء شخصيتين من هذا الطراز على على درجة عظيمة من الأهمية ، نوى أن نقدم تقرير ابن عربي نقسه عن هذه الواقعة المشهورة ؛ وهو تقرير يميط اللثام عن قدر كبير من عن هذه الواقعة المشهورة ؛ وهو تقرير يميط اللثام عن قدر كبير من شخصية كاتبه الروحية (٢٤) :

ولقد دخلت يوماً بقرطبة على قاضيها أبي الوليد ابن رشد وكان يرغب في لقائي لما سمع، وبلغه ما فتح الله به على في خلوتي فكان ينظهر التعجب مما سمع . فبعثني والدي اليه في حاجة قصداً منه حتى يجتمع بي ؛ فإنه كان من أصدقائه وأنا صبي ما بكل وجهي ولا طرّ شاربي . فعندما دخلت عليه قام من مكانه إلى عبة وإعظاماً عنه ثم استشعرت بما أفرحه من ذلك ، فقلت له ، فانقبض وتغير عنه م استشعرت بما أفرحه من ذلك ، فقلت له ، فانقبض وتغير لونه وشك في ما عنده، وقال : كيف وجدتم الأمر في الكشف والفيض الإلمي ، هل هو ما أعطاه لنا النظر ؟ قلت له : نعم ولا ، وبين المحدد الأفكل (ه) وقعد يدوقل وعرف ما أشرت به إليه، وهو عين وأخذه المائة التي ذكرها هذا القطب الإمام ، أعني مداوي الكلوم .

<sup>(</sup>٠) -- الافكل: الرعدة من خوف أو برد.

وطلب بعد ذلك من أبي الاجتماع بنا ليعرض ما عنده علينا ، هل هو يوافق أو يخالف ؛ فإنه كانّ من أرباب الفكر والنظر العقلي . فشكر الله تعالى الذي كان في زمان رأى فيه من دخل خلوته جاهملاً وخرج مثل هذا الخروج من غير درس ولا بحث ولا مطالعة ولا قراءة ، وقال: هذه حالة أثبتناها وما رأينا لها أرباباً، فالحمد لله الذي أَنَا فِي رَمَانَ فَيِهِ وَاحِدُ مِنِ أَرِبَابِهَا الْفَاتِحِينَ مَغَالِيقَ أَبُوابِهَا ، وَالْحُمَدُ للهُ الذي خصني برؤيته . ثم أردت الاجتماع به مرة ثانية ، فأقيم بي رحمه الله في الواقعة في صدرة ضُرب بيني وبينه فيها حجاب رقيق أنظر إليه منه ولا يبصرني ولا يعرف مكاني وقد شُغل بنفسه عني ، فقلت إنه غير مراد لما نحن عليه . فما اجتمعت به حتى درج ، وُذلك سنة خمس وتسعين وخمسمائة (١١٩٨) بمدينة مراكش ، ونقل إلى قرطبة ، وبها قبره . ولما جعل التابوت الذي فيه جسده على الدابة ، جُعلت تواليفه تعادله من الجانب الآخر ، وأنا واقف ومعي الفقيه الأديب أبو الحسن محمد بن جُبير كاتب السيد أبي سعيد ، وصاحبي أبو الحكم عمرو بن السراج الناسخ. قالتفت أبو الحكم إلينا وقال: ألا تنظرون إلى من يعادل الإمام أبن رشد في مركوبه ، هذا الإمام وهذه أعماله . يعني تواليفه . فقال ابن جبير : يا ولدي نعم ما نظرت لا فُضَّ فوك . فقيدتها عندي موعظة وتذكرة . رحم الله جميعهم ؛ وما بقي من تلك الجماعة غيري وقلنا في ذلك :

#### وهسذا الإمام وهسذه أعماله يا ليت شعري هل أتت آماله.

وقضى ابن عربي حياته حتى ٥٩٥ (١١٩٨) بين شي مدن الأندلس وشمال افريقيا ، في مقابلة الأولياء الصالحين . وكان أحياناً يعقد المناظرات مع الجماعات المختلفة ، كالمعتزلة ، الذين فسروا القرآن تفسيراً عقلياً . وقد اتسع نطاق سفره أثناء هذه الفترة حتى بلغ تونس ؛ حيث درس وخلع النعلين ، (٢٥) لابن قسمي وكتب

شرحاً عليه . كما زار المسَرِيّة أيضاً ، وكانت مركزاً لمدرسة ابن مسرة وفي ما بعد ابن العريف ؛ وهناك ، على حد قول آسين بالاثيوس ما بعد ابن العريف ؛ وهناك ، على حد قول آسين بالاثيوس Asin Palacios ، بدأ ابن عربي رسمياً دراسته التصوف، (٢٦) .

واستمر الشيخ مدى هذه السنوات يتلقى المكاشفات الإلهية . وكان قد تلقى رؤيا لعالم الغيب المهيمن على هذا العالم والمكون من القطب والإمامين ، والأوتاد الأربعة الذين يحكمون الجهات الأصلية الأربع ، والأبدال السبعة الذين يتحكم كل منهم في أحد الأقاليم ، والنقباء الإثني عشر ، والنجباء الثمانية المقابلين للافلاك الثمانية (٢٧) . وكان قد تلقى رُويا كذلك لجميع المقابلين للافلاك الثمانية (٢٧) . وكان قد تلقى رُويا كذلك لجميع أقطاب الوحي السماوي في ما قبسل الإسلام ، وأدرك الوحدة المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي المتعالية لكل الأديان الموحاة من الله إلى الإنسان . وكان في الرؤيا التي راها سنة ٩٥٥ (١١٩٨) بمرسية أيضاً ، أن شاهد العرش الإلمي قائماً على قوائم من نور ، يحلق فوقه طائر أمر ابن عربي بمغادرة وطنه والرحلة إلى شرق العالم الإسلامي ؛ حيث كتب له أن يقضي بقية والمامه (٢٨).

وبهذه الهجرة إلى الشرق ، ابتدأت فترة جديدة في حياة ابن عربي ففي سنة ١٩٠٥ (١٢٠١) حج إلى مكة للمرة الأولى ؛ حيث وأمر ، بالشروع في تأليف أثره الكبير والفتوحات المكية، وهناك ، لاقى فتاة من عائلة صوفية إيرانية من أصفهان ، كانت على درجة عظيمة من التقوى والجمال ؛ فأصبحت تجسد عنده الحكمة الخالدة منذ ذلك الحين ، محتلة في حياته مكانة تشبه مكانة بياتريس Beatrice في حياة دانتى .

وسافر ابن عربي من مكة إلى مدن مختلفة . وفي هذه الأثناء جرى إرشاده إلى الأسرار الإلهية على يد الخضر (٢٩) عليه السلام ، النبي الذي يندخل الناس إلى الحياة الروحية مباشرة دون أن يرتبطوا بسلسلة صوفية منظمة ؛ وهكذا أصبح «مريداً للخضر» ، كما كان من قبل مريداً لشيوخ صوفيين مختلفين تابعين لسلاسل منظمة. إن

تشرفه بالإنتماء إلى وسلسلة و الخضر ، يتبين أكثر ما يتبين في سنة ابن جامع ، الذي كان قد تسلمها بنفسه رأساً من والنبي الأخضر ه . ابن جامع ، الذي كان قد تسلمها بنفسه رأساً من والنبي الأخضر ه . وخلال هذه السنوات أيضاً ، دخل ابن عربي في مجادلات مع بعض الفقهاء ، كما حدث سنة ١٠٤ (١٢٠٧) عندما أحدق الخطر بمياته في القاهرة فالتجأ إلى مكة . وبعد أن قضى ردحاً من الزمن في المدينة الحرام ، رحل إلى الأناضول . وفي مدينة قونية التمي بصدر الدين القونوي، تلميذه المشهور الذي أصبح في ما بعد أعظم الشراح والدعاة لآثاره في الشرق . ثم توجه من قونيا شرقاً إلى أرمينية ، فجنوباً إلى وادي الفراتين وبغداد ؛ حيث تقابل في ٢٠٩ (١٢١١) مع الشيخ وادي الشهير شهاب الدين عمر السهروردي ، سمي شيخ الإشراق الذي كثيراً ما يخلط بينه وبينه (٣٠٠) . وزار ابن عربي حلب أيضاً ؛ الذي كثيراً ما يخلط بينه وبينه (٣٠٠) . وزار ابن عربي حلب أيضاً ؛ حيث استقبل بحرارة من قبل الملك الظاهر ، الذي كان قبل ذلك بفترة حامياً وصديقاً السهروردي وحاول عبثاً أن يحول دون قتله .

وأخيراً ، قرر ابن عربي في سنة ٢١١ (١٢٢٣) أن يستقر في دمشق ، بعد أن طبقت شهرته العالم الإسلامي قاطبة ، ودعاه عشاق الحكمة من الحكام والأمراء من قاصي البلاد ودانيها وخطبوا وده . فقد أراد ، بعد حياة تجاذبتها الأسفار ، أن يقضي السنوات الأخيرة من حياته الأرضية بهدوء وسلام ، وفي العمل المتواصل أيضاً . وفي هذه الفترة ، أتم والفتوحات ۽ ، الذي يحتوي على اليوميات الروحية لثلاثين سنة ، هي أخصب الفترات في حياته . وهناك في دمشق ، انتقل الشيخ إلى جوار ربه في سنة ١٦٣٨ (١٢٤٠) ، تاركاً طابعه الذي لا يحمى على الحياة الروحية الإسلامية ؛ فووري في ثرى الصالحية عند سفح جبل قاسيون شمال دمشق ، في بقعة اختصت بالتبجيل كمكان قلسته الأنبياء جميعاً قبل دفنه فيها ، فكان أن از دادت قيمتها بعد قلمت الأنبياء جميعاً قبل دفنه فيها ، فكان أن از دادت قيمتها بعد مليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى سليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى سليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى سليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى سليم الثاني ضريحاً عليها ، لا يزال قائماً ، ولا يزال القبر مزاراً حتى

اليوم ، وخاصة بالنسبة الى الصوفيين. وهناك يشاهد الزائر إلى جوار قبر شيخ العرفان الإسلامي العظيم ، علاوة على قبر ولديه ، قبر البطل الجزائري الشهير عبد القادر الجزائري ، الذي قضى بقية عمره بعد أن نفاه نابليون الثالث في إعداد آثار ابن عربي للنشر ؛ فقد كان تلميذاً متحمساً له . والآن يرقد إلى جوار والشيخ الأكبر ، الذي وقف نفسه عليه واضطلع إلى حد ما بطبع آثاره ونشرها .

## مؤتفساته

إن العدد الهائل من المؤلفات التي كتبها ابن عربي، ليعتبر في الغالب دليلا كافياً على أنها جاءت نتيجة إلهام وسماوي ، لقد نسبت إليه عدة مصادر متعارفة بضع مئات من الآثار ؛ بقي منها عدد كبير لا يزال معظمه مخطوطات في مكتبات العالم الإسلامي وأوربا ٢١١) . وتتدرج هذه الآثار من الرسائل الصغيرة والخطابات المكونة من بضع صفحات إلى والفتوحات ، الضخم ، ومن المقالات الفلسفية المجردة إلى الأشعار الصوفية التي يتجلى فيها الجانب العرفاني بلغة العشق . أما المادة الموضوعية لهذه الآثار ، فتتنوع هي الأعرى وتتسع لتشمل الإلهيات وعلم الكون وعلم النفس وتفسير القرآن وكل حقول المعرفة الأخرى تقريباً ؛ وقد طرقت جميعاً بغية الكشف عن معانيها الباطنية .

إن أكبر آثار ابن عربي وأوسعها هو والفتوحات ، فهو يحتوي على ٥٦٠ باباً ، تبحث في مبادىء الإلهيات والعلوم المقدسة على اختلافها ، كما تبحث في تجربة محيى الدين الروحية . فهو مجمل حقيقي للعلوم الباطنية في الإسلام ، يبز كل ما ألف في بابه من قبل ومن بعد اتساعاً وعمقاً . ويؤكد ابن عربي أكثر من مرة في الكتاب على أنه كتب تحت تأثير من الإلهام الإلهي ، كما يقول مثلاً :

إعلم أن تحرير أبواب والفتوحات، ليس نتيجة الإختيار الحر من جانبي أو التأمل المقصود . لقد أملى الله علي بالفعل ما كتبت بواسطة ملاك الوحي (٣٢) .

ويحتوي والفتوحات، بالإضافة إلى عقائد التصوف ، على كثير من سير المتصوفين المتقدمين وأقوالهم والعقائد الكونية المستمدة من أصول هرمسية وأفلاطونية محدثة قد أدمجت بالإلهيات الصوفية، وعلى العلوم الباطنية كالجفر والرموز الفلكية (٣٣) والكيمياء، وفي الواقع ، على كل شيء آخر له طبيعة باطنية ووجد سبيله إلى المخطط الإسلامي للكون . وهكذا ، فقد كان هذا الكتاب دائماً المصدر الأساسي للعلوم الدينية الإسلامية ، لقد تدارست أجيال من المتصوفين كل باب من أبوابه وتأملوه ، فكتبوا أبحاثاً عديدة هي في الواقع شروح على المخيوط المختلفة التي حيك منها نسيج والفتوحات ؛

ولا شأى في أن أكثر كتب عيني الدين تداولا "بين القراء هو وفصوص الحكم» (٣٤) الذي يعتبر بمثابة وصيته الروحية. وهو يحتوي على سبعة وعشرين باباً ، خصص كل منها لاحدى العقائد الباطنية الأساسية للإسلام . ولقد ألف الكتاب سنة ٢٧٧ (١٢٧٩) وبحسب كلمات ابن عربي الواردة في المقدمة : وأما بعد فإني رأيت رسول الله (ص) في مُبشرة أريشها في العشر الآخر من محرم سنة سبع وعشرين وستمائة بمحروسة دمشق ، وبيده (ص) كتاب ، فقال لي : هذا كتاب وفصوص الحكم، خذه واخرج به إلى الناس ينتفعون به...، (٥٠٠). وإن العنوان وفصوص الحكم، بالذات ليرمز إلى محتوى الكتاب؛ فكل فص يحتوي على جوهرة ثمينة ترمز إلى جانب من الحكمة الإلهية أوحي فص يحتوي على جوهرة ثمينة ترمز إلى جانب من الحكمة الإلهية أوحي الطبيعة البشرية والروحية لأحد الأنبياء ، تقوم بدورها كأداة لأداء الطبيعة البشرية والروحية الإلهية الموحاة إلى ذلك النبي .

إن الطبيعة البشرية والفردية لكل نبي محتواة بدورها في الكلمة التي هي جوهره الأصلي والتي تعتبر تعييناً للكلمة العليا أو وكلمة الله الأولى و (٣٦) و لذا عُنونت الأبواب كما يلي : فص حكمة إلهية في كلمة شيئية ، وهكذا دواليك، في كلمة شيئية ، وهكذا دواليك، حتى تنتهي بد و فص حكمة فردية في كلمة محمدية و . وبينا نحن

معشر البشر نعتبر أن الجوانب البشرية والفردية للأنبياء تبدو وكأنها وتحتوي، جوانبهم الذاتية والكلية ، كما يحتوي الفص الجوهر الثمـــين ، تُخَالَفُ العلاقة ذلك في الواقع ، إذ أن الحقيقة الباطنية أو الحانب فوق الفردي للنبي هو ما يحتوي الفص ويعينن شكله . فالوحي الإلمي ، ويتلُّون ، لبلون قابله ، على حين أن القابل نفسه ، من وجهةً نظر كلية ، امكان إلمي معين من أعلى ويُحتوى في مثاله السماوي . إن الإنتاج الضخم الذي خلفه ابن عربي ، يشتمل علاوة على هذين الكتابين الرئيسيين ، على رسائل عدة في علم الكون ، مثل و إنشاء الدوائر، و دعُقلة المستوفز، و دالتدبيرات الإلمية، (٣٧) ، وفي المناهج العملية التي ينبغي أن يتبعها السالكون المتمرسون بالطريق ، مثل ورسالة الخلوة، و والوصايا،، وفي جوانب مختلفة من القرآن (٣٨) ، بما في ذلك الرمزية الخاصة ببعض حروفه ، وفي الأسماء والصفات الإلهية ، وفي الفقه والحديث ، وفي كل مسألة أخرَى ترتبط بالمواضيع الدينية والروحية (٣٩) تقريباً . وتشتمل آثاره أيضاً على شعر صوفي راثع ، نذكر منه على سبيل المثال ﴿ ترجمان الأشواق ، (٠٠) و و الديوان ، والحق أن الكثيرين يعتبرونه أفضل شعراء التصوف بالعربية بعد ابن الفارض (٤١) .

وبالحملة ، فإن مدى آثار ابن عربي من الرحابة بحيث يصعب وصف محتوياتها . فقد تدفقت الكتب والمقالات من قلمه كما تتدفق الامواج في المحيط ، غامرة كل ما في طريقها تقريباً. وأسلوبه في هذا القدر الهائل من الآثار شاعري أحياناً وعويص أحياناً أخرى . فبعض آثاره ، كتلك التي تختص بالجانب العملي من السير والسلوك ، واضحة بسيطة . وأما الاخرى كالتي تختص بالإلهيات ، فهي مُغرقة في الإيجاز والمجاز . والحقيقة ، أن لابن عربي لغة خاصة به . فقد وضع معجماً ومطلاحياً ، يعتمد إلى حد مسا على مصطلحات الصوفيين السابقين اصطلاحياً ، يعتمد إلى حد مسا على مصطلحات الصوفيين السابقين الي لا بد من معرفتها لمن يريد فهم آثاره (٢٠١). فمهمة القارىء لا تقتصر على فهم المعنى الدقيق لكلماته فحسب ، وإنما عليه أن يدرك الظلال

الجانبية والأطياف المتعلقة بها أيضاً . وبعبارة أخرى ، إن على الإنسان بالنسبة اليه، كما هو الحال بالنسبة الى المؤلفين المسلمين الآخرين، أن يتعلم كيف يقرأ وما بين السطور ، حتى يكتشف الثروة الكامنة تحت تراكيبه المجازية والمتناقضة ولغته الرمزية التي تخطف البصر أحياناً وتحير في تركيبها أحياناً أخرى .

# مصادر ابن عسربي

لا يستطيع المرء أن يتحدث ، عن أصول آثار كاتب صوفي ومصادرها بالمعنى التاريخي العادي . فالصوفي الذي بلغ غاية و الطريق و ، يتلقى الإلهام مباشرة على شكل عمودي ولا يعتمد على أية تأثيرات وأفقية و إنه يتلقى المعرفة عن طريق اشراق التجليات الإلهية في قلبه ، اما اعتماده على مؤلفات الآخرين فليس إلا للبيان والتعبير عن تجاربه الباطنية فقط. وتلك هي حال ابن عربي أيضاً ، فمصدره الأصلي هو معرفته العرفانية المتلقاة في حالة المشاهدة ، وبفضل بركة النبي (ص) التي حظى بها عن طريق انتهاجه الطريقة الصوفية .

أما على مستوى تأويل الفكر وصياغته ، فيمكننا أن نتحدث عن والمصادر التاريخية ، لابن عربي ، بمعنى أن عقائد كثيرة لعدد من المدارس قد وجدت تفسيرها العميق في مؤلفات «الشيخ» . فمن داخل النطاق الإسلامي اتبع ابن عربي بوجه خاص الصوفيين المتقدمين لا سيما الحلاج ، الذي شرح كثيراً من أقواله في مؤلفاته ، والحكيم الترمذي الذي بات كتابه وخاتم الولاية ، موضع الدراسة المخاصة لا الشيخ ، ؛ وبايزيد البسطامي ، الذي كثيراً ما يقتبس عباراته العرفانية ؛ ثم الغزالي ، الذي اتبع آثاره الأخيرة وروج لأقواله بطرق عديدة . وقد تبنى أيضاً نظريات في علم الكون مستمدة من الفلاسفة وخاصة ابن سينا ؛ ناهيك بالنظريات الأنبذقلية الجديدة لابن مسرة . كما انه استخدم أساليب المتكلمين الجدلية. أضف إلى ذلك أن في الإمكان كما انه استخدم أساليب المتكلمين الجدلية. أضف إلى ذلك أن في الإمكان ان تكتشف في كتب ابن عربي (٤٣) تأثيرات المؤلفات الهرمسية الإسلامية

القديمة، كمجموعة جابر بن حيّان ورسائل إخوان الصفاء، بنزعتها الفيثاغورية الجديدة، وكتابات أخرى منسوبة إلى الإسماعيلية .

وأما من حيث العقائد التي يرجع أصلها إلى ما قبل الإسلام ، فنجد لدى محيي الدين شرح الهرمسية الإسكندرانية في أسمى مستوى وصلت إليه معانيها ؛ حيث يتخذ مفهوم والطبيعة و نفسه شكلاً يفوق درجة الظهور الصوري (٤٤) . ونجد أيضاً عقائد ترجع إلى الرواقيين وفيلون والأفلاطونيين المحدثين والمدارس القديمة الأخرى ، وقد فسرت ميتافيزيةيا وأدمجت في النظرة العامة الرحبة لتصوف ابن عربي . فمن خلال موشور ذهنه ، اكتسبت الآراء الكونية والنفسية والفيزيائية والمنطقية ، بله العقائد العرفانية ، بعداً ميتافيزيقياً وشفافية تبرز الإرتباط بين أشكال المعرفة جميعاً بالحكمة الإلهية التي يحررها الأولياء والحكماء ، بين أشكال المعرفة جميعاً بالحكمة الإلهية التي يحررها الأولياء والحكماء ، على غرار انغماس جذور الأشياء جميعاً وجميع درجات الوجود في الوجود الإلهي .

### عقيدة ابرعسيني

انه لمن مظاهر الإدعاء المفرط أن يحاول المرء حتى عرض المخطوط العامة لعقائد ابن عربي ، وهي عقائد تأملتها أجيال من أهل الحدس والحكمة ، وأنفق قوم جل أعمارهم الدنيوية (٥٠) في إدراكها . إن هدفنا لا يعلو الإشارة إلى خواص هذه العقائد العامة ولغتها ، والتنويه ببعض المبادىء التي تعتبر جوانب بارزة في نظرته إلى الكون ، وهي نظرة من الإنساع بحيث يتعذر أن نتقصى فيها حتى جناحاً واحداً في شي تفرعاته وأبعاده . فنحن أمام ابن عربي ، لا نقف أمام فيلسوف ، سواء بالمفهوم الحديث أو الأرسطوطاليسي. فعقائده ينبغي أن لا تعالج معابلة فلسفية قط .

إن التشابه بين عقائد إلهية وعرفانية من هذا النوع وبين الفلسفة ظاهرية أكثر منها واقعية . فمحيى الدين – على العكس من الفيلسوف – لا يحاول استيعاب و الحقيقة » كلها في نظام واحد أو أن يقدم عرضاً منهجياً لجوانبها المختلفة ؛ إنه يكتب تحت إيحاء سريع مباشر ، لذا لا يتوافر لكتاباته من التعاسك مثل ما يتوقعه الإنسان من المؤلفات العادية التي تأتي نتيجة الالهامات (٢٠) البشرية الصرفة . إن المضروب المشترك بينه وبين الفلاسفة هو استخدام اللغة البشرية ، ومعالجة المسائل النهائية ؛ إلا أن غابته تختلف تماماً ؛ كما تحتلف الطريقة التي يستخدم بها اللغة (٢٠) . فغابته ليست تقديم بيان مقنع ذهنياً ، مقبول عقلياً ؛ بل و نظر » حقيقي ، أو رؤيا للحقيقة يتوقف ادراكها مقبول عقلياً ؛ بل و نظر » حقيقي ، أو رؤيا للحقيقة يتوقف ادراكها على مزاولة الطرق الخاصة لنواله . إن العقيدة والطريق لدى ابن عربي ،

ولدى شيوخ الحكمة الإلهية الخالدة الآخرين ، هما الساقان اللذان يجب أن تنسق حركاتهما حتى تستطيعا تسلق الجبل الروحي (٤٨) . فطريقة بلا عقيدة قد تؤدي إلى تمخض عسير دون جدوى ، وعقيدة بلا طريقة قد تتحول إلى تله بالأفكار قد تضفي على الإنسان خفة بعيدة عن الحكمة الحقة بعد و بهلوانيات ، القرد عن سمو النسر (٤٩) في تحليقه .

#### لغنة الزمز

إن لغة ابن عربي، وإن كانت في بعض الأحيان تجريدية، الا أنها في الأساس لغة رمزية. فهو يستخدم جميع أشكال الرمزية مسن الشاعرية إلى الهندسية والرياضية. والمبدأ الذي ينطوي عليه استعمال الرموز مبدأ أساسي ؛ هو ما يُطلق عليه ابن عربي كما يُطلق عليه الشيعة الذين يعتبرونه أمرا أساسيا أيضاً اسم التأويل ، الذي يعني محرقياً رد الشيء إلى أصله وبدايته . فليس في العالم ما هو عين ما يظهر عليه ؛ أي أن ظاهره لا يستنفذ حقيقته قط. فكل مظهر ينطوي على يظهر عليه ؛ أي أن ظاهره لا يستنفذ حقيقته قط. فكل مظهر ينطوي على كنه . وبالتعبير الإسلامي ، كل ظاهر لا بد له من باطن . فعملية التأويل أو التفسير الروحي، تعني الوصول من الظاهر إلى الباطن ، من الواقع الخارجي إلى الواقع الداخلي .

والرمزية بالنسبة الى ابن عربي ، وبالنسبة الى الصوفيين الآخرين ، أهمية حيوية ؛ ما دام الكون يخاطبهم بلغة الرموز ، وما دام لكل شيء علاوة على قدره الخارجي (٥٠) فحوى رمزي كذلك . لقد احتفظ الصوفيون دائماً وبروح الرمز » ؛ تلك الروح التي كانت قديماً مشتركة بين أفراد النوع الإنساني بأسره والتي انعدمت في العالم الحديث ؛ ولا يمكن العثور عليها إلا بين الجماعات العرقية ، والعنصرية التي لم تتأثر بعمق بتطورات القرون الأخيرة الماضية (٥١) . وعملية التأويل لدى محيي الدين يمكن أن تطبق على كل المظاهر الطبيعية وكل ما التأويل لدى محيي الدين يمكن أن تطبق على كل المظاهر الطبيعية وكل ما يحيط بالإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية والحالات النفسية للإنسان في حياته الأرضية . وكذلك المعتقدات الدينية من النفوذ

الباطني والتأويل الرمزي.

إَن ظواهر الطبيعة ، وآيات القرآن بما تستدعيه من الوحي ، والحالات الباطنية للنفس، يُطلق عليها جميعاً في العربية لفظ وآيات، ؛ أي انذارات واشارات ، لأن معانيها الباطنية يكشف عنها التأويل مَرَّ ابطة . فالصوفي ينفذ إلى المعنى الباطني لمظاهر الطبيعة ، ومن ثم إلى العبادات والمعتقدات الدينية ، وأخيراً إلى ذاته هو ، فيكتشف في باطنها جميعاً ، نفس الجواهر الروحية التي تعتبر هذه الأشياء الْحارجية المتباينة رموزها المتعددة . وكتابات ابن عربي تصور بوضوح تطبيق منهاج التفسير الرمزي على متن الوحي (القرآن الكريم) ؛ وعلى الكون ، الذي يقوم إبداعه على النموذج الأصلي ٩ للقرآن الكوني، ؛ وعلى ذاته ، التي تحتوي كعالم صغير كلُّ حقائقُ الكون في ثناياها . على هذا ، تكون هناك وجهتان للوحي ، وجهة العالم الكبير ، ووجهة العالم الصغير ؛ كما أن هناك وناحية منزَّلة ، لكل من العالمين الكبير والصغير ، كل من الكون والإنسان . وابن عربي ، يطبق منهاج التفسير الرمزي أي عملية التأويل ، على هذه النواحي جميعاً . وعُلَاوة على ذلك ، فإنَّ آثاره تُعربُ عن الحقائق ، التي اكتشفها على هذا النحو ، في لغة رمزية يجب أن ينفذ إليها بعمق ، حتى يتجلى الرمز المحجوب خلف ستار الأشكال الخارجية للكلمات والحروف .

### وحسدة الوجود

العقيدة الأساسية للتصوف ، وخاصة كما فسرها محيى الدين ومدرسته ، هي عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، التي من أجلها اتهمه كثير من العلماء المحدثين بأنه حلولي بالمعنى الفلسفي pantheist (أي قائل بأن الله في كل الأشياء) ، أو قائل بالوحدانية الوجودية panentheist وحديثاً جداً، بأنه من أتباع ما يُعرف بالتصوف الطبيعي. إلا أن هذه الإتهامات كلها باطلة ؛ فهم يخلطون بين عقائد ابن غرني الإلهية وبين الفلسفة ، ولا يأخلون بعين الإعتبار أن العرفان ليس منفصلاً عن البركة الإلهية والولاية . فاتهام الصوفيين بـ ﴿ الحلولية ﴾ لا شك باطل ، لأن والحلولية ﴾ أولا نظام فلسفي ؛ على حين أن محيى الدين وأمثاله ، لم يدُّعوا قط أنهم يتبعون أو يبدعون أي نظام فلسفي . ثانياً : لأن و الحلولية ، تقتضي أتصالاً جوهرياً بين الله والكون ؛ على حين أن الشيخ أول من يقول بالتعالي المطلق لله على المقولات جميعاً ، بما في ذلك مقولة أبلوهر (٥٢) . أما ما أغفله النقاد ممن يتهمون الصوفيين بـ ﴿ الْحَلُولَيْهُ ﴾ ، فهو الفرق بين التوحيد الذاتي بين الوجود الظاهر ومبدئه الوجودي وبين عينيتهما واستمرارهما الجوهري . وهذا المفهوم الأخير محال عقلاً ، ويتناقض مع كل ما قاله محيى الدين والصوفيون الآخرون بخصوص الذات الإلهية .

أماً الاصطلاح القائل بأن الله حال في جميع الاشيباء panentheism الذي استخدمه نيكلسون وعدد من العلماء الآخرين – الذين كانوا يعلمون جيداً أن و الحلولية؛ لا تنطبق على الصوفيين ، فقد يبدو أقرب

إلى المعقول. صحيح أن الله يحل في الأشياء، ولكن العالم و لا يحتوي الله . وكل اصطلاح يتضمن مثل هذا المعنى لا يصلح لأن يكون تعريفاً مناسباً لعقيدة وحدة الوجود. كما أن اصطلاح والوحدانية الوجودية اليس تعريفاً مناسباً أيضاً . لأن والوحدانية ومرة أخرى تفرض نظاماً فلسفياً عقلياً يقابل مثلاً الثنائية ، ولفظة ووجودية المخلط بين الاستمرار الحوهري ، بين الاستمرار الحوهري ، أو بين النظرة الأفقية والنظرة العمودية . إن الوحدة عند الصوفيين هي حل التناقضات الظاهرية والتعارضات الوجودية . إنها اتحاد مي حل التناقضات الظاهرية والتعارضات الوجودية . إنها اتحاد الصفات المتعددة ، التي تميز عالم الكثرة ؛ وليس لها أي علاقة بالوحدانية القلسفية التي اتهم بها ابن عربي والآخرون .

هذا الاصطلاح قد أدخله بعض المؤلفين الكاثوليك ، لتقسيم قط . فهذا الاصطلاح قد أدخله بعض المؤلفين الكاثوليك ، لتقسيم الأشكال العرفانية الأساسية للروحانية التي يقارنون بينها وبين والتصوف فوق الطبيعي ، الموجود غالباً في المسيحية (٥٣) . فليس ثمة حد فاصل بين الطبيعي وفوق الطبيعي ، ففوق الطبيعي ، له جانب طبيعي ؛ لأن وأثار ، فوق الطبيعي ، إنما توجد في العالم المخلوق طبيعي ؛ لأن وآثار ، فوق الطبيعي ، إنما توجد في العالم المخلوق ولأن الفيض الإلمي والبركة تجربان في وعروق، الكون (٥٤) . وعلاوة على ذلك ، فإن اعتبار التصوف (٥٥) فوق طبيعي في أحد الإديان ، وطبيعياً في الأديان الاخرى ، أو أنه فوق طبيعي في أحد الإديان ، معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله . فذلك يعني معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله . فذلك يعني الرداك معينة فقط ، على سبيل العرض ، يحد من رحمة الله . فذلك يعني الرداك الروحانية الأخرى حاجة ملحة لها أهمية فورية .

إن عقيدة الوحدة المتعالية للوجود ، كما فسرها محيي الدين والصوفيون الآخرون ، ليست إذاً والحلولية ، أو والوحدانية الوجودية » ؛ وليست ثمرة التصوف الطبيعي ، الذي يعجز عن التعالي عن العالم المخلوق المجرد عن هداية الحكمة والبركة السماويتين ؛ فهي تعني بالأحرى أنه على حين أن الله متعال تعاليساً مطلقاً بالنسبة الى الكون، فإن الكون ليس منفصلاً عنه تماماً أي وأن الكون غارق على وجه خفي في الله و . إنها تدل على أن الإعتقاد باستقلال أي عالم من الموجوادت عن الحق المطلق ، يعني الوقوع في الخطيئة الكبرى في الإسلام ، أعني الشرك ، وإنكار الشهادة بأن و لا إله إلا الله و ، التي تعني في النهاية ، أنه لا وجود قط عدا الوجود المطلق . فصيغة الشهادة تبدأ هكذا بالنفي ، حتى لا تحصر و المبدأ الأول و في أي اثبات قط . إن الكون وما فيه من الكائنات ليست الله ، ولكن وجودها ليس شيئاً آخر غير وجوده ، وإلا الكائنات موجودات مستقلة تماماً ، فعاد ذلك إلى القول أن ثمة آلهة عدا الله .

ويذهب ابن عربي ، الذي كثيراً ما يُتهم بالحلولية ، إلى التأكيد على تعالى الله وأحديثه بالقدر الذي تسمح به اللغة البشرية، كما جاء في ورسالة الأحدية » (٥٦) :

وإنه هو ، لا بعد معه لا قبل ، لا فوق لا تحت ، لا بعيد لا قريب ، لا اتحاد لا انفصال ، لا كيف لا أين لا متى ، لا زمان لا لحظة لا عمر ، لا كينونة لا مكان ، وهو الآن كما كان . إنه الواحد بلا واحدية والفرد بلا فردية . إنه غير مُركّب من اسم ومُسمى ، لأن اسمه هو ومُسمّاه هو . . .

وعليه فافهم . . . إنه ليس في شيء ولا شيء فيه ، سواء أكان داخلاً في أم خارجاً من . ومن الضروري أن تعرفه بهذه الطريقة ، لا بالعلم ، لا بالعقل ، لا بالفهم ، لا بالتصور ، لا بالحس ، لا بالإدراك . فلا يراه ، إلا هو ؛ ولا يدركه ، إلا هو . يرى نفسه بنفسه ، ويعرف نفسه بنفسه . لا يراه أحد غيره ، ولا يدركه سواه . حجابه واحديته ، ولا يحجبه سواه . حجابه اختفاء وجوده في واحديته بدون أي كيفية . لا أحد يراه سواه \_ لا نبي مرسل ، ولا ولي مكمل ، لا ملك مقرب يعرفه . نبيه هو ، وإرساله هو ، وكلمته هو . لقد أرسل نفسه بنفسه لنفسه يا (٥٠) .

من الصعب ، أن يُتهم بالحلولية من يذهب إلى هذا الحد في تأكيد تعالى الله . إن ما يريد ابن عربي أن يثبته هو أن الوجود الإلمي متميز عن مظاهره ، وأنه متعال عليها ؛ إلا أن المظاهر ليست منفصلة من كل وجه عن الوجود الإلمي ، الذي يكتنفها بوجه ما . وكما نرى من رمز الخاتم والفصوص الكريمة السابق بيانها ، فإن القابل لمظهر من المظاهر الإلهية أو لوحي ما يبدو وكأنه ويصبغ الوحي الذي يتقبله ؛ أو بعبارة أخرى ، إن الوحي يتكيف بحسب طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، فإن القابل نفسه يتعين طبيعة قابله . أما من وجهة نظر أعمق ، وعليه فكلا المحتوي والمحتوى ، عاطان بالوجود الإلمي الذي يتعالى عنهما (٥٨) .

والمحتوى ، محاطان بالوجود الإلمي الذي يتعالى عنهما ١٩٨١ . ويصدق هذا المبدأ على المعرفة كما يصدق على الوجود ، يصدق على مشاهدة الماهيات السماوية في القلب، وعلى النظر إلى الكون كتجل إلمي . فغي كلتا الحالتين ، يعيّن القابل شكل التجلي وويلونه ، ولكنه في الحقيقة ، يتعيّن هو الآخر بفعل الذات الإلهية التي يصدر التجلي عنها ، وهي الأحدية المحيطة بالأطراف المتقابلة والمتضادة ، التجلي عنها ، وهي الأحدية المحيطة بالأطراف المتقابلة والمتفادة ، والتناقضات في عالم الكثرة ؛ إنه مركز الدائرة التي يوجد الكل فيها والتي يقف العقل أمامه حائراً ، فهي تشتمل على اجتماع والاضدادي ، والتي يقف العقل أمامه حائراً ، فهي تشتمل على اجتماع والاضدادي ، الذي يحتله الذي لا يمكن أن يرد إلى مقولات العقل البشري ، أو إلى وحدانية تنعدم معها كل القوارق الوجودية ويتغفل الوضع المتعالي الذي يحتله المركز بالنسبة إلى كل المتناقضات التي تنحل جميعها فيه (٩٠٠ . فالظاهر والعاشق والعاشق والعشوق والعقل والمعقول ، كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ، والعقل والمعقول ، كل هذه التناقضات الظاهرة تنحل في الذات الإلهية ، التي تحييط وتشتمل على جميع هذه الأضداد دون أن ترد إليها .

#### الأسمياء والضفات

على الرغم من أن والذات و مطلقة التعالي ومنزهة عن كل مفاضلة وتمييز، فإن بعض التعينات تجيءعلى مستوى تعينها الأول. إن الله في أحديته المعللقة ، فوق الصفات كلها . ولهذا ، يسمى هذا المستوى بالوحدة غير القابلة للتجزئة والمطلقة (الأحدية) . أما على مستوى والواحدية و ، فإن هناك تعينات أساسية أو صفات تنبثق منها جميع صفات الوجود وكل جوانب المعرفة (١١) . فالله ، إذا ، فوق كل الصفات وليس خلوا منها ، كما يتبين من القول الصوفي المأثور إن الصفات الإلهية ولا عينه ولا غيره و (١٢) .

وكذلك وشهادة لا إله إلا الله و تتضمن نفس العلاقات المتناقضة في الظاهر. فمن جهة ، تنتفي كل صفة ، وكل صورة و للألوهية و من الله حتى يصبح المتعالي المطلق ؛ وهذه هي صورة التنزيه. ومن جهة أخرى ، تدل العبارة نفسها على استحالة وجود أية صفة منفصلة كلياً عن الصفة الإلهية ، وعليه ينبغي أن تكون انعكاماً لحقيقة إلهية تقارن بها ، وذلك هو و التشبيه و (٦٣) . ونظرة ابن عربي إلى العلاقة بين الصفات والذات وسط بين التنزيه والتشبيه ، إذ يثبت في الوقت بين الصفات والذات وسط بين التنزيه والتشبيه ، إذ يثبت في الوقت نفسه ، التعالي لله ، واتصافه بصفات ليست جميع صفات الكون إلا انعكاسات وصوراً لها .

ومع أن الصفات الإلهية لا تُعد ولا تحصى ، فقد أوجزت في الوحي الإسلامي في طائفة معينة من الأسماء الإلهية التي يُوصف الله بها في القرآن الكريم (٦٤) . وهذه الأسماء هي الامكانيات الإلهية

الكامنة في الكون ، إنها الوسائل التي بها يتجلى الله في العالم ، كما أنه يصف بها نفسه في القرآن . وعليه ، فالأسماء الالهية هي سبل تهدي إلى الله ، وهي الوسائل التي يستطيع الإنسان أن يرقى من خلالها إلى المعرفة الواحدية للوجود الإلهي . ولما كانت جوانب أساسية للمعرفة والوجود ، فإنها تكشف عن نفسها في الكون وفي الحياة الروحية ، التي تصبح فيها موضوعاً للمشاهدة . فمن خلالها ، يطالع ابن عربي ، كسائر الصوفيين ، عملية الخلق وتحقيق الذات الروحي أيضاً . كسائر الصوفيين ، عملية الخلق وتحقيق الذات الروحي أيضاً . فالأسماء والصفات الإلهية اذاً تؤدي دوراً أساسياً في كل فاحية من نواحي نظرته إلى الكون وتحد المرء و باللغة و القائمة على الاصطلاحات القرآنية الخاصة ، التي ينفسر من خلالها العقائد الصوفية .

## الابنان لكامل والكلمة

إن احدى العقائد والباطنية و الأساسية في الإسلام ، التي صيغت في شكلها الإصطلاحي الحاضر للمرة الأولى على بد ابن عربي أيضاً ، هي عقيدة الإنسان الكامل ، التي سيطرت على النظر الصوفي ؛ حتى دعيت بالأسطورة والمختارة والتصوف (١٥٠) . والانسان الكامل ، وهو الكلمة أيضاً ، عبارة عن مجموع تجليات الأسماء الإلهية . وهو أيضاً النموذج إنه العالم في وحدته كما وتراه والذات الإلهية . وهو أيضاً النموذج الأصلي للعالم والإنسان ، الذي يحتوي الإنسان أو العالم الصغير من خلاله جميع الإمكانيات الموجودة في العالم . وكل من العالمين الصغير والكبير يواجه الآخر كمرا تين تنعكس كل منهما في الأخرى ؛ بينا و الكبير يواجه الآخر كمرا تين تنعكس كل منهما في الأخرى ؛ بينا و الإنسان الكامل و و الإنسان الكامل و المشرك ، الذي هو الإنسان الكامل و يحتوي على و كل المثل الأفلاطونية في باطنه ؛ أو العقل الأول الذي و يحتوي على «كل المثل الأفلاطونية في باطنه ؛ على غرار الكلمة في عقائد فيلون ، التي هي و المولود الأول الذي ، على عرار الكلمة في عقائد فيلون ، التي هي و المولود الأول الذي ، على المثل المتمعت فيه المثل جميعاً .

وللإنسان الكامل في عقيدة ابن عربي ثلاثة جوانب أساسية مختلفة : الكونية والنبوية والمسلكية (١٦٠ . فأما من حيث علم الكون ونظرية التكوين ، فهو نموذج الخلق المشتمل في ذاته على جميع المشل الأصلية وللوجود الكلي ، ولذا ، لم تكن جميع مراتب الوجود الكوني ، إلا فروعاً عديدة ولشجرة الكون » التي جلورها في السماء ، في الذات الإلهية ، وتنتشر أغصانها أو فروعها في أنحاء الكون . وأما

من وجهة نظر الوحي والنبوة ، و فالإنسان الكامل و هو الكلمة أو فعل الله ، الذي يقابل كل ومرتبة و منه نبي من الأنبياء . وهكذا ، فقد خصص كل فص من كتاب والفصوص و لجانب من جوانب الإنسان الكامل أي لنبي يكشف للدنيا جانباً من الحكمة الإلهية ، التي يتعتبر هو في جوهره تجلياً لها . وفي هذا الضوء ، يتضع أن والإنسان الكامل و هو و الحقيقة المحمدية ، التي ظهرت إلى حيز الوجود الأرضي في نبي الإسلام . وكما تخرج البدرة عندما توضع في الأرض جذراً فأعصاناً فأوراقاً فأزهاراً وأخيراً ثمرة تحتوي على تلك البدرة ثانية ، تجلى و الإنسان الكامل و أو الحقيقة المحمدية ، التي كانت و أول ما خلق الله و ، تجلياً كاملا على الأرض في محمد (ص) آخر أنبياء الدور الحالي من تاريخ البشرية .

« والإنسان الكامل » ، من وجهة نظر المعرفة الروحية ، هو مثال الحياة الروحية . فهو الشخص الذي حقق جميع الامكانيات وكل مراتب الوجود الكامنة في المرتبة الإنسانية ، وأدرك كل الإدراك فحوى كونه إنساناً . وهكذا ، و فالإنسان الكامل » يتمثل أولاً وقبل كل شيء في الأنبياء وخاصة نبي الإسلام ، وثانياً ، في الأولياء العظام وعلى وجه الخصوص و أقطاب » كل عصر ، ممن تبدو حقيقتهم الظاهرة شبيهة بغيرهم من الناس ، أما حقيقتهم الباطنة فتشتمل على جميع الإمكانيات الكامنة في العالم ، من حيث إنهم حققوا في ذواتهم كل الإمكانيات الكامنة في مرتبة الإنسان ، باعتباره العالم الصغير والمركز الإمكانيات الكامنة في مرتبة الإنسان ، باعتباره العالم الصغير والمركز الذي يعكس جميع الصفات الكلية . فكل إنسان ، بالقوة ، إنسان كامل ، أما بالفعل ، فالأنبياء والأولياء فقط يمكن أن يطلق عليهم طريق الوصال .

# انخسافي علم الكون

يتمثل المخلق في مدرسة ابن عربي ، كفيض الوجود على المثل السماوية . واخراجها على هذا الوجود من حالة العدم أو حالة والكنز المخفي و إلى حالة الوجود العيني (٦٧) . ومن الممكن تشبيه الوجود بالنور ، والمثل والأسماء والصفات الكلية بقطع مختلفة من الزجاج الملون ، يشع النور من خلالها عاكما ألواناً مختلفة على و مرآة العدم و الكون أصلا ، مجموعة من المرايا تنعكس فيها الحقائق الإلهية ، أو تجل للأسماء والصفات الإلهية التي يشتمل عليها الإنسان الكامل (١٨٠) . أو تجل للأسماء والصفات الإلهية التي يشتمل عليها الإنسان الكامل (١٨٠) . وهو من وجهة نظر أخرى ، نهر فياض أبداً يتجدد ماؤه كل لحظة ، إلا أنه يحتفظ بشكلة العام الذي يتوقف على مجراه ؛ فالماء هو رمز لنور الوجود الذي يفيض كل لحظة على أرجاء الكون ؛ ومجرى النهر رمز للمشل ، التي تعين الإنجاه العام للفيضان .

ويشبه ابن عربي الخلق بصدور الأصوات عن هم الإنسان ؛ فكما تكون الكلمات قبل النطق في حالة اختلاط ، ثم تصبح بحكم نفس الإنسان متميزة ملفوظة ، يخرج ونفس الرحمان » من حيث كرمه ورحمته ، الإمكانيات الأصلية للوجود ، مرموزا إليها بحروف الألفباء ، إلى حيز الوجود (١٦١) . وبنفس الطريقة التي يمر بها نفس الإنسان بدوري التقلص والتمدد، يمر الكون بهاتين الحالتين ، المتممة إحداهما للأخرى . إنه يفني في كل لحظة ، فيخلق من جديد في اللحظة التالية ، دون انفصال زمني بين الحالتين . فهو يعود إلى الذات الإلهية في كل لحظة من لحظات التقلص ، ويعود يعود إلى الذات الإلهية في كل لحظة من لحظات التقلص ، ويعود

إلى الظهور والتجلي في حالة التمدد . فالكون اذاً ، تجل للذات الإلهية ، التي تتجدد في كل لحظة دون أن و تتكرر و في جوهرها ؛ أو كما يقول المتصوفون و لا تكرار في التجلي و (٢٠) ؛ فالحلق متجدد في كل برهة . هذا ، كما أن استمراره و الأفقي و الظاهر ، يخترقه والسبب العمودي و الذي يدمج كل لحظة من الوجود بمبدئها المتعالي . وعلى أساس هذا التصور للخلق ، يصف ابن عربي عدة تصاميم كونية مختلفة ، يصور فيها نواحي متباينة للحقائق الكونية . فأحياناً يتصور النظام الكوني كشجرة ، ترمز أغصانها إلى مراتب مختلفة للوجود الكوني ، وأحياناً أخرى ، يتصور العالم في ضوء مختلفة للوجود الكوني ، وأحياناً أخرى ، يتصور العالم في ضوء المفاهيم القرآنية للقلم واللوح المحفوظ ، وعلم الملائكة القرآني في ضوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١) . وهنا ، فسوء الطبائع والكيفيات الأربع لعلم التكوين الهرمسي (٢١) . وهنا ، لا مجال للقول بأن المرء ملزم بالضرورة باختيار نظام كوني واحد ، من الحقائق الكون يمكن تصوره في أضواء مختلفة ، ينظهر كل منها جانباً من الحقائق الكونية .

إلا أن ابن عربي ، في كل هذه الأشكال لعلم الكون تقريباً ، على الرغم من أنه غالباً ما يستفيد من عناصر مشتقة من مدارس ما قبل الإسلام كالهرمسية وسواها، يبني نظرته أصلاً على القرآن وعلى المفاهيم الإسلامية المرتبطة ارتباطاً وثيقاً بصور الوحي الإسلامي وحروف اللغة العربية وألفاظها (٧٢).

إن التصميم الكوني يرمي بالدرجة الأولى إلى الربط بين سلاسل مراتب الكون المختلفة ومبدئها ، ويبين كيف أن العوالم المختلفة عبارة عن تعينات مختلفة للمبدأ . وهذه التعينات يمكن النظر اليها من عدة نواح متباينة : فيمكن النظر إليها كالإثنين وسبعين ألف حجاب من النور والظلمة ، التي تحجب لا وجه المعشوق لا ؛ أو يمكن أن ترد إلى بضع مقامات رئيسية ، تشتمل على المراتب الأصلية للوجود الكوني . كما يمكن تلخيصها في مراتب تصاعدية ، كعالم الصور البشرية والجسمانية (أو الناسوت) ؛ وعالم الأنوار اللطيفة أو الجواهر النفيسة أو

(الملكوت) ، الذي يمكن اعتباره أيضاً كعالم الخيال والصور المعلقة أو (عالم المثال) ؛ وعالم الوجود الروحاني الواقع وراء الصور أو (الجبروت) ؛ وعالم الطبيعة الإلهية ، التي تتجلى في صفاتها التامة أو (اللاهوت) ؛ ثم يأتي فوق ذلك كله ، عالم الذات الإلهية أو (الهاهوت) الذي يتنزه عن كل التعينات (٧٣) . هذه العوالم ، التي قد تدعى أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، أيضاً حضرات إذا اعتبرت من وجهة نظر التحقق وتحصيل المعرفة ، التحليات التحسمانية والنفسانية والروحانية على السواء . والصوفي يرسم معالم هذه العوالم ، ويحدد على أساسها علماً للكون ؛ حتى يتمكن من معالم هذه العوالم ، ويحدد على أساسها علماً للكون ؛ حتى يتمكن من تحقيق هذه المقامات جميعاً ، ويتجاوز آخر الأمر هذه التعينات ، ويبلغ مقام الاتحاد بالله ؛ فهو هدفه في مروره بمراتب التجليات ويبلغ مقام الاتحاد بالله ؛ فهو هدفه في مروره بمراتب التجليات الكونية جميعاً .

### *الاتح*اد

إن هدف التصوف عامة هو الاتحاد الحق الذي يأتي نتيجة لما فيُطر عليه الإنسان من حب للجمال الإلمي . وينظر إلى هذا الاتحاد بصورة عامة من خلال تنقية القلب تدريجاً وبلوغ عدد من الفضائل الروحانية التي تنفضي آخر الأمر إلى مقام والفناء و والبقاء و بالحق . وينظر ابن عربي إلى مقام الاتحاد ، وهو تلك التجربة العليا التي يستحيل وصفها في عبارات وافية ، نظرة تختلف بعض الشيء عن نظرة من عداه من شيوخ المتصوفين . فمعرفة الله والإتحاد به في مقام المشاهدة الأعلى لا يعنيان عنده تلاشي الموجود شخصياً (الفناء) أو تلاشي ذلك التلاشي (البقاء) ، عا عليه معظم العرفاء . بل تعني بالأحرى التحقق من أن وجودنا منذ البداية منوط بالله ؛ بمعنى أننا لم يكن لنا وجود أصلاً يمكن أن يتلاشي . إنها تعني التحقق من أن الوجود كله عبارة عن شعاع من يتلاشي . إنها تعني التحقق من أن الوجود كله عبارة عن شعاع من أشعة الوجود الإلهي ، وليس لأي شيء آخر وجود قط ، مهما كان . أو كما جاء في و رسالة الأحدية و :

إن أغلب من يعرفون الله يتصورون أن الفناء وفناء هذا الفناء شرط للوصول إلى معرفة الله . وهذا خطأ واشتباه واضح ، لأن معرفة الله لا تستلزم فناء ولا فناء هذا الفناء ؛ فالأشياء لا وجود لها . وما لا يوجد لا يستطيع أن يفني . فالفناء يتطلب فرض الوجود . وذلك شرك. فلو أنك عرفت نفسك بلا وجود أو فناء لشم عرفت الله وإلا فسلا (٧٤) .

والاتحاد الروحاني الناجم عن عشق الجمال الإلهي ، يقتضي من

181

وجهة النظر والعملية وأن تصبح الطبيعة الإلهية محتوى للطبيعة البشرية ، وتصبح الطبيعة البشرية محاطة بالطبيعة الإلهية وغارقة فيها . فاذا ما اعتبرت هذه الحالة من وجهة نظر التجربة الروحية لا النظر المجرد ، وجب القول بان كل علاقة تبرز جانباً من التجربة الكلية ، التي لا توصف ، أي أن الله حال في الإنسان ، والإنسان غارق في الله . ومن وجهة النظر الأولى ، يفترض الاتحاد أن الله هو الذات التي ومن وجهة النظر الأولى ، يفترض الاتحاد أن الله هو الذات التي وتبصر و بعيني الإنسان ، و و تسمع و وبأذنيه و . وفي الحالة الثانية ، وبسمع الإنسان مستغرقاً في الله ، حتى وليبصر و بالله ، و وبسمع و بعيني الإنسان مستغرقاً في الله ، حتى وليبصر و بالله ، ووبسم و بعيني القدسي المعروف :

وما يتقرب إلى عبدي بشيء أحب بما افترضت عليه . وإنه ليتقرب إلى بالنوافل حتى أحبه ، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ولسانه الذي ينطق به ، ويده التي يبطش به ، إن دعاني أجبته ، وإن سألني أعطيته ، (٧٠)

ففي حالة الإتحاد تضيء فردية الإنسان فيصبح غارقاً في النور الإلهي . فالعالم والإنسان يشبهان ظل الله . وهذا الظل في الإنسان الروحاني هو ما يصبح شفافاً مضيئاً بحضور الحق فيه ؛ أو كما يقول ابن عربي في باب علاقة الفرد بالله ، « في الفصوص » :

و فهذا نور ممتد عن ظل ، وهو عين الزجاج ، فهو ظل نوري لصفائه . كذلك المتحقق منا بالحق تظهر صورة الحق فيه أكثر مما تظهر في غيره . فمنا من يكون الحق سمعه وبصره وجميع قواه وجوارحه ، بعلامات قد أعطاها الشرح الذي يخبر عن الحق و (٧٦).

هذا المقام الرفيع من الإتحاد الذي يعتبر الهدف الأعلى للعارف وكمال الحياة الانسانية هو تمرة ممارسة المناهج الروحية ، ابتداء بالصلوات المفروضة ، وانتهاء بصلاة القلب أو الصلاة المخلاقة (٧٧) ، التي يردد فيها عمق أعماق الصوفي ، إيقاع الابتهال بذكر الاسم الإلمي ، الذي هو خلاصة كل صلاة . ويؤكد عيني الدين مراراً ، على الأهمية الحيوية لصلاة القلب ، وعلى الصفاء الداخلي الذي يجذب على الأهمية الحيوية لصلاة القلب ، وعلى الصفاء الداخلي الذي يجذب

الحق تدريجاً إليه ، بفضل ذلك والتعاطف و الذي يجذب جميع التجليات نحو مصدرها ومبدئها (٧٨) .

فعندما يصلي الولي ، فالإنسان يصلي لله ؛ والله يلتمس الإنسان ؛ وتكيف الصلاة تفس الإنسان . وفي حال المشاهدة الخالصة ، التي هي الشمرة ، كما هي أكمل أشكال الصلاة الذاتية التي يتطهر فيها القلب من خبائثه ، ويفقد كل ظلمته . في هذه الحال ، يدرك الإنسان أن الله «مرآتك في رؤيتك نفسك ، وأنت مرآته في رؤيته أسماءه وظهور أحكامها ، وليست سوى عينه . فاختلط الأمر وانبهم ، (٢٩١ ولكن وفي النهاية اذا ، يبقى الرب ربا والمربوب مربوبا ؛ ولكن يُصبح الله في الوقت نفسه المرآة ، التي يشاهد الرجل الروحاني فيها يُصبح الله في الوقت نفسه المرآة ، التي يشاهد الله فيها أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من الخلق ؛ أسماءه وصفاته . وهكذا يتحقق في قلب الولي الغرض من الخلق ؛ إذ « يعرف » الله ، الجواهر التي كانت كامنة في « الكنز المخفي » ، المعرفة التي من أجلها خلق العالم .

### وحسدة الأديان

من الجدير بالعنايسة الكبرى في عقائد ابن عربي اعتقاده بوحدة عتوى الأدبان السماوية جميعاً ، وهو مبدأ يسلم به الصوفيون عامة ، وإن كانوا قلما يتقصونه بإسهاب كما فعل الحكيم الأندلسي (٨٠٠). قد رأينا أعلاه، أنه حظي في شبابه بمشاهدة والمركز الأعلى ، الذي صدرت عنه جميع أشكال الوحي ؛ وأنه أشار في أخريات أيامه غالباً إلى والأقطاب الروحيين ، لأديان ما قبل الإسلام . والواقع أن عقيدة الكلمة عنده تنطوي ضمناً على مبدأ كلية الوحي ، إذ تؤكد على أن كل نبي جانب من جوانب الكلمة العليا ، كما أنه في حد ذاته كلمة الله أيضاً . وقد حاول ابن عربي علاوة على ذلك ، أن يدرس التفاصيل الخاصة بالأديان الأخرى ، وأن يفصل المعاني الكلية المسترة في الخاصة بالأديان الأحرى ، وأن يفصل المعاني الكلية المسترة في تراكيبها الخارجية على قدر المستطاع ما تيسر له ذلك (٨١). إن كل المساعي التي يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان المناعي التي يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان المناعي الني يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان المناعي الني يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان المناعي الني يقوم بها المسلمون اليوم من أجل تقارب عميق مع الأديان وضعه ابن عربي والرومي (جلال الدين) .

ومحاولة أبن عربي لتخطي الصور الظاهرية للوحي بغية الوصول الى معانيها الباطنية ، لم تكن بأية حال من الأحوال لتدل على رفضها و من أدنى ٤ ، بمعنى الامتناع عن قبول الشعائر الظاهرية والأشكال الإيمانية للدين ، فقد حاول على العكس أن يتخطى المستوى الظاهر لينفذ إلى لب الشعائر والعبادات التي هي في حد ذاتها من مقومات الدين الرئيسية والتي نزلت من والسماء، ، فوجب على الانسان اتباعها،

فيما لو أراد أن تكون حياته الروحية مشمرة . فعن طريق هذه المظاهر الشكلية أو الظاهرية للدين ، وليس بالرغم منها ، حاول ابن عربي ، كغيره من الصوفيين ، أن يصل إلى باطن الوحي ومعناه الكلي .

إن و إحراق الصور ، أو رفض الجوانب الظاهرية والشكلية للدين أساسياً أن على المرء أن يتملك هذه الصور والجوانب الشكلية الآلا . فالإنسان لا يستطيع أن ينبذ ما ليس يملكه . ويجب ألا يغيب عن الذهن أنه ، عندما أعلن محيي الدين والصوفيون الآخرون استقلالهم عن الأشكال والشعائر الدينية ، فقد كانوا يخاطبون جماعة كانت تسلم بمزاولة الشعائر الدينية المختلفة كل التسليم ، لا عالم أن تُراول أو تُنتمشل مطلقاً ، جلية على أفق وعي القراء. لقد قضي أن ترزاول أو تُنتمشل مطلقاً ، جلية على أفق وعي القراء. لقد قضي ابن عربي كثيراً من عمره في أداء الصلوات المفروضة في الإسلام والتوبة إلى الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين واليوبة إلى الله من خطاياه وفي تلاوة القرآن وذكر اسم الله . فتبين الي أوحاها الله تهدي إلى نفس القمة ، وأنه إذا تُمثل دين ما كل له عن طريق هذه الممارسات ، وليس على الرغم منها ، أن الطريق التمثل ، فكأنما تُمثلت جميعاً. فقد وجد في صميم الأشكال الموحاة التمثل ، فكأنما تُمثلت جميعاً. فقد وجد في صميم الأشكال الموحاة الجفيقة الكلية التي لا شكل لها ، حتى استطاع أن ينشد أبياته الشهيرة الجارية مجرى الامثال :

لقسد صار قلبي قابسلاً كسل صورة فمسرعى لغسزلان وديسر لرهبسان وبيست لأوثسان وكعبسة طسائسف وألسواح تسوراة ومصحسف قسرآن أديسن بديسن الحسب أنتى توجهست ركائبسه، فالحسب ديني وإيمساني (۸۲)

# التصتوفب بعدابن عسسربي

ليس في الامكان أن نصف مدى تأثير ابن عربي على حياة التصوف، اللهم إلا أن يقال إنه لم يكتب تقريباً شرح لعقيدة صوفية من بعده دون أن يقع من طريق أو آخر تحت تأثير مؤلفات هذا الحكيم الأندلسي العظيم ؛ على الرغم من أن بعض مدارس لاحقة لم توافق بالفعل على بعض نظرياته (٩٣٠) . فقد انتشرت آثاره حالاً في أرجاء العالم الإسلامي بأسره . وبدأت آثاره النثرية تدرس في أوساط المتحمسين لتصوف ، وأشعاره تنشد في الزوايا على اختلاف طرقها ؛ وما زالت تكرس وتنشد اليوم ، كما كانت منذ سبعة قرون مضت .

ان انتشار عقائد ابن عربي في الشرق يرجع أغلب ما يرجع الله صدر الدين القونوي ؛ وهو أحد مشايخ الصوفية العظام الذي شرح آثار الشيخ والف عدداً من آثاره لإيضاح عقائد أستاذه (٩٤) . شرح آثار الشيخ والف عدداً من آثاره لإيضاح عقائد أستاذه (١٤) . ويمكن عن طريقه أصلا ، أن نتبع عدة وخطوط تأثيرية ، مهمة لعقائد ابن عربي في الشرق . لقد كان صدر الدين من المقربين المحوفيين جلال الدين الرومي ، الذي أطلق كثير من متأخري الصوفيين الإيرانيين على ديوانه ومشنوى و اسم و فتوحات ، الشعر الفارسي ، وكان الرومي يؤم الصلوات اليومية بالفعل . وينبغي المباحث أن يقتفي عن طريق صدر الدين أثر الحلقة التي تربط بين محيي الدين والرومي ، عن طريق صدر الدين أثر الحلقة التي تربط بين محيي الدين والرومي ، الذي ينتصب كالمطود الآشم الثاني في تاريخ الروحيات الإسلامية ، ويشرف على أصفاع التصوف حيث ينطق بالفارسية . كان صدر الدين الشيراني . ، الذي كتب كما ذكرنا في أيضاً أستاذا لقطب الدين الشيراني . ، الذي كتب كما ذكرنا في

الفصل الثاني ، أشهر الشروح على وحكمة الإشراق؛ للسهروردي ، كما راسل نصير الدين الطوسي ، أستاذ قطب الدين ، حول بعض المسائل الميتافيزيقية الأساسية (٥٠) . كذلك ألف فخر الدين العراقي ، أحد عظماء شعراء التصوف الإيرانيين ووفرسان العشق الكباري كتاب والمتمعات ، في أعقاب أحد بجالس صدر الدين التي كانت تدور على عقائد ابن عربي ؛ هذا الكتاب الذي ساعد أكثر من أي كتاب تخر على ادخال ابن عربي إلى عالم الفارسية .

ويدخل في عداد تلامذة مدرسة عيي الدين ، جميع شراحه النابهين ، كالنابلسي والكاشائي والقيصري وبالي أفندي والشاعر الإيراني العظيم جامي ، الذي كتب عدة شروح على آثار ابن عربي وعلى ولمعات ، عراقً ، عُرفت بـ وأشعة اللمعات ، ؛ ولا يزال هذا الكتاب يدرس حتى اليوم في إيران كمختصر للعقائد الصوفية . وفي وسع المرء أن يذكر عبد الكريم الجيلي ، الذي يُعتبر والإنسان الكامل ؛ الذي كتبه عرضاً منسقاً ﴿ للفصوص ؛ ؛ ومحمود الشَّبَسُنْرَي ، الذي يلخص كتاب ، كُلْشَن رَازْ ، (بستان السر) عقائد التصوف كما بسطها ابن عربي ، في نثر فارسي سماوي الروعة باهر الرواء . وممن يجدر ذكرهم جماعة العرفاء الشيعيين ، أمثال ابن تُرْكة والسيد حيدر الآملي وابن أبي جمهور ١٨٦١ الذين أدخلوا عقائد الحكيم الأندلسي تُدريجاً إلى العالم الشيعي ؛ وسرعان ما أصبحت إحدى الدعائم الأساسية للروحانية الشيعية ولعبت دورا رئيسيا في مذاهب الحكماء الإيرانيين المتأخرين أمثال مُلا صدرا ، الذي استند استناداً قوياً على شيخ مترسية (٨٧) . وفي الأقطار الإسلامية الأخرى أيضاً ، اشتهر على مرّ العصور تلامذة ومريدون أيضاً لعقائد ابن عربي ؟ كما نرى من أمر العدد الكبير من شروح آثاره ، الني ظهرت في الهند وآسيا الصغرى وسورية ومصر ، حيث خصص علماء كالشعراني مجلدات عدة لبسط مؤلفاته وتوضيح مضمونها.

آثاره لم تعرف في المحافل الرسمية . إلا أنه بمعنى أخفى وأعمق ترك طابعه على « فرسان العشق » الغربيين ، وخاصة على الشاعر الفلورنسي الكبير دانته ، الذي يكشف عن كثيرٍ من أوجه الشبه العميقة مع المتصوفين؛ لا لمجرد اتصال تاريخي معين بهم خلال جماعة التمبلير Order of the Temple ، بل لأنه بالدرجة الأولى ، قد صور أساسياً نَفْسَ التجارب الروحية وتفسيراً مماثلًا للعالم في اطار الدين المسيحي (٨٨). كما يمكن أن نلاحظ الأثر المباشر لمحيني الدين علي ريموند للسؤل Raymond Lull وبعض الباطنيين المسيحيين الآخرين من رجال تُلُكُ الحَقبة التَّاريخية التي عاش فيها الغرب المسيحي والشرق الإِسلامي في غمرة نمطين حضارييّن متشابهين ، مشتركينَ في نهاية الأمر فيّ نَفْس النظرة إلى الإنسان والكون ، بالرغم من شي الإختلافات الظاهرية الي كانت تفصل بينهما على المستوى الكلامي والإجتماعي والسياسي . ويمكن أن يشاهد أثر ابن عربي في العصر الحديث حيثما يحتفظ التصوف بازدهاره . ففي الشرق ، ما زالت آثاره تُدرس وتُطالع ، في الهند والباكستان وأفّغانستان وإيران ، وما زالت الشروح تُكتب عليها (٨٩) . وضريحه في دمشق ملتقى الصوفيين ، وقصائده وما زالت أناشيد الحضرة الأسبوعية لجماعات الطرق الصوفية في مصر وشمال افريقيا . كما أن الأقطاب الصوفيين الشهيرين في هذا القرن ، أمثال الشيخ محمود التَّادلي المغربي (٩٠٠ ، والشيخ العكوي الجزائري (٩١٠ ، وهو من أعظم أولياء الله المسلمين وأعظمهم نفوذًا في هذا القرن ، قد اتبعوا أساسياً تعاليم محيى الدين .

صحيح أن جوهر التصوف هو التجربة الروحية ، التي يمكن تحقيقها عن طريق النعمة الكامنة في مناهج الوصول المختلفة ، والتي تتُعتبر كل نظرية فلسفية في مقابلها أمراً نسبياً . ولكن بمقدار ما تبلغ نار التصوف درجة الانقداح وتكشف عن كنوزها المخفية في عقائد قد تهدي الآخرين إلى الحقيقة ، فإن روح ابن عربي ما زالت تهيمن عليها. لقد وضع على مر العصور، اللغة العقائدية القيمة التي

حاول مشايخ الصوفية أن يوضحوا من خلالها أسرار العرفان، أي أسرار الإشراق الباطني الذي ينبثق من أعماق الإسم الإلهي التي لا تُحد . فقلوبهم تهتز في ضوء ونعمة ذلك «الاسم» الذي استنارت به، كما كان ابن عربي والشيوخ القدامي من قبله قد استناروا ، صعوداً إلى منبع الوحي ، الذي أمد المسلك الصوفي بقوته الروحية ، وبالحياة الباطنية التي أتاحت له أن يستمر كبراث روحي حتى يومنا هذا .

# مراجب مخت رة مواجع عامة

De Boer, T.J., The History of Philosophy in Islam, trans. B.R. Jones, London, 1961.

Brockelmann, C., Geschichte der Arabischen Litteratur, 2 vols., Weimar, 1898-1902; Supplement, 3 vols., Leiden. 1937-1942...

Browne, E.G., Literary History of Persia, 4 vols., London, 1902-1930. Carra de Vaux, B., Les Penseurs de l'Islam, 5 vols., Paris, 1921-1926.

Delacy-O'Leary, D.D., Arabic Thought and its Place in History, London 1922.

Dermenghem, B., Muhammad and the Islamic Tradition, New York, 1958. Duhem, P., Le système du monde, 10 vois., Paris, 1913-1959.

Encyclopaedia of Islam (both old and new editions: Leiden, 1913-1934;; Leiden, 1954-).

Gardet, L., «Le Problème de la philosophie musulmane, in Mélanges offerts à Etienne Gilson, Paris, 1959, pp. 261-284.

Gauthier, M., Introduction à l'étude de la philosophie musulmane, Paris, 1900.

Gibb, H.A.R., Mohammedanism, New York, 1958.

Gilson, R., History of Christian Philosophy in the Middle Ages, New York 1955.

Gobineau, Conte de, Les religions et les philosophies dans l'Asie centrale, Paris, 1923.

Von Horten, M., Die Philosophie des Islam, Munich, 1923.

Ibn Khaldun, The Muqaddimah, trans. F. Rosenthal, 3 vols., New York, 1958.

Iqual, M., The Development of Metaphysics in Persia,, London, 1908.

Kraus, P., Jabir ibn Hayyan, 2 vols., Cairo, 1942-1943.

Massignon, I.., La passion d'al-Hallàj, Paris, 1914-1921.

Mieli, A., La science arabe et son rôle dans l'évolution scientifique mondiale, Leiden, 1938.

Munk, S., Mélanges de philosophie juive et arabe, Paris, 1859.

Nallino, C.A., Raccolta di scritti editi e inediti, Rome, 1944-1948.

Quadri, G., La Philosophie arabe dans l'Europe médiévale, Paris, 1947.

Sarton, G., Introduction to the History of Science, vols. I and II, Baltimore, 1927-1931.

#### ابن سينا والفلاسفة العلماء

Afnan, S., Avicenna, His Life and Works, London, 1958.

Anawati, G.C., Essai de bibliographie avicennienne, Cairo, 1950.

Avicenna Commemoration Volume, Calcutta, 1956.

Avicenna, Avicenna on Theology, trans. A.F. Arberry, London, 1951.

- Le livre de science, trans. M. Achena and H. Massé, 2 vols., Paris 1955-1958.

— Le livre des directives et remarques, trans. with introduction and notes by A.M. Goichon, Beirut, 1951.

- Psychologie Jehe dile as-Shifa, 2 vols., ed. and trans. J. Bakos, Prague, 1956.

- Risalah fi'l-'ishq, trans. B.L. Fackenheim, Mediaeval Studies (Toronto), 7:208-228, 1945.

— A Treatise on the Canon of Medicine, Incorporating a Translation of the First Book, by O.C. Gruner, London, 1930.

Carra de Vaux, Avicenne, Paris, 1900.

Corbin, H., Avicenna and the Visionary Recital, trans. W. Trask, New York, 1960.

Cruz Hernandez, M., La metafisica de Avicenna, Granada, 1940. Gardet, L., La pensée religieuse d'avicenne (Ibn Sina), Paris, 1951.

Goichon, A. M., La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne), Paris, 1951.

La philosophie d'Avicenne et son influence en Europe médiévale, Paris, 1944.

Holmyard, E.J., Avicennae de congelatione et conglunatione Lepidum, Paris,

Von Horten, M., Die Metaphysik Avicennas, Halle, 1909.

Von Mehren, A.F., Les traités mystiques d'Avicenne, Leiden, 1889-1891. Sharif, M.M. (ed.), History of Muslim Philosophy, 2 vols., Wiesbaden 1963. Wickens, G.M. (ed.), Avicenna, Scientist and Philosopher: A Millenary

Symposium, London, 1952.

#### السُهروردي والإشراقيون

Carra de Vaux, «La philosophie illuminative d'après Suhrawardi maqtoul,» Journal Asiatique (Paris), 19: 63-94 (1902).

Corbin, H., Les motifs zoroastriens dans la philosophie de Suhrawardi, Ten-ran, 1946.

- Suhrawardi d'Alep fondateur de la doctrime illuminative (ishraqi), Paris, 1939.

Horten, M., Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi, Halle, 1912. Mulla Sadra Commemoration Volume, Tehran, 1961.

Nasr, S.H., «Sadr al-Din Shirazi, His Life, Doctrines and Significance,» Indo-Iranica (Calcutta), 14:6-16 (December, 1961).

- Ritter, H., «Philologika, IX, Die vier Suhrawardi; Shihab al-Din ... al-Suhrawardi al-Maqtul, Der Islam (Berlin), 24:270-286 (pts. 3-4), 1937.
- Suhrawardi, «Le Bruissement de l'aile de Gabriel, » trans. with introduction by H. Corbin and P. Kraus, Journal Asiatique (Paris), 52:1-82 (July-September, 1935).

- \* Epitre de la modulation de Simorghe, trans. H. Corbin, Hermes (Brussels-Paris), November, 1939, pp. 7-50.

- The Lover's Friend, ed. O. Spies, Delhi, 1934.

- Opera Metaphysica et Mystica, ed. H. Corbin, vol. I (Istanbul, 1945); vol. II (Tehran, 1952).

 Three Treatises on Mysticism, ed. and trans. O. Spies and S.K. Khattak, Stuttgart, 1935.

#### ابن عربي والمتصوفة

Abd al-Karim al-Jili, De l'homme universel, trans.

Abd al-Rahman Jami, Lawa' ih, a Treatise on Sufism, trans. E.H. Whinfield and M.M. Kazvini, London, 1914.

Abu Bakr Siraj al-Din, The Origins of Sufisme, Islamic Quarterly (London), 3:53-64 (April, 1956).

Affifi, A., The Mystical Philosophy of Muhyid-Din Ibn al- Arabi, Cambridge, England, 1939.

Answati, G.C., and L. Gardet, La Mystique musulmane, Paris, 1961.

Asin Palacios, M., El Islam cristianizado, Madrid, 1931.

- El mistico murciano Abenarabi, \* Boletin de la Real Academia de la Historia (Madrid), 1, 87:96-173 (1925); II, 87: 512-611; III, 87: 582-637 (1926); IV, 92:654-751 (1928).
- Islam and the Divine Comedy, trans. H. Sunderland, London, 1926.

- Vidas de Santones Andaluces, Madrid, 1933.

- «La Psicologia segun Mohidin Abenarabi,» Actes du XIV Congrès Inter. des Orient. Alger, 1905, vol. III, Paris, 1907.
- Mohidins, Homenaje a Menendez y Pelayo, Madrid, 1899 II, 217-256 La Psicologia, del éxtasis en dos grandes mistocos musulmanes: Algazel y Mohidin Abenarabi, Cultura Espanola, Madrid, 1906, pp. 209-235.

Burckhardt, T., Clé spirituelle de l'astrologie musulmane d'après Mohyiddin Ibn Arabi, Paris, 1950.

— An Introduction to Sufi Doctrine, trans. D.M. Matheson, Lahore, 1959.
Corbin, H., L'Imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn 'Arabi, Paris, 1958.

Horten, M., «Mystische texte aus dem Islam. Drei Gedichte des Arabi 1240. Aus dem arabischen übersetzt und erlauterte in Kleine Texte fur Vorlesungen und Ubungen, Bonn. 1912 (trans. and commentary on three poems).

Ibn 'Arabi, «Les étapes divines dans la voie du perfectionnement du rè-

gne humain, \* trans. Osthman Laïba and R. Maridort, Etudes Traditionnelles (Paris), 50:76-90 (March, 1949).

- Oraisons métaphysiques, trans. M. Valsan, Etudes Traditionnelles

(Paris), 50:251-266 (September, 1949).

--- (La Parure des Abdal.) trans. with note by M. Vâlsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 51: 248-259 (September, 1950); 51:297-307 —October-November), 1950.

La Sagesse des prophètes, trans. T. Burckhardt, Paris, 1955. Tarjuman al-Ashwaq, trans. R.A. Nicholson, London, 1911.

Textes sur la Connaissance suprême, + trans. and annotated by M. Vâlsan, Etudes Traditionnelles (Paris), 53:125-133 (April-May, 1952); 53:182-188 (June, 1952).

— The Treatise on Unity (Risalat al-Ahadiyah), trans. T.H. Weir as (Translation of an Arabic Manuscript in the Hunterian Collection, Glasgow University,) Journal of the Royal Asiatic Society (Malayan Branch, October, 1901, pp. 809-825.

Jeffery. A., «Ibn al-Arabi's Shajarat al-Kawn», Studia Islamica (Leiden), 10:43-77 (1959); 11:113-160 (1959).

Lings, M., A Moslem Saint of the Twentieth Century, London, 1961.

Massignon, L., Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane, Paris, 1954.

--- Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islam, Paris, 1929.

Mir Valinddin, The Quranic Sufism, Delhi, 1959.

Nicholson, R.A., An Historical Inquiry Concerning the Origin and Development of Sufism , Journal of the Royal Asiatic Society (London, 1906), pp. 303-348.

- Studies in Islamic Mysticism, Cambridge, England, 1921. Nyberg, H.S., Kleinere Schriften des Ibn al-'Arabi, Leiden, 1919.

Schuon, F., Comprendre l'Islam, Paris, 1961.

- Spiritual Perspectives and Human Facts, trans. D.M. Matheson, London, 1955.

- The Transcendent Unity of Religions, trans. P. Townsend, London, 1953.

Zachner, R.C., Mysticism Sacred and Profane, Oxford, 1957.

# تعليقاستب وحونهشيي

 ١ ـــ يشير العالم المحقق والمصنف في القرن الرابع (الحادي عشر) أبو الريحان البيروني إلى اسم أبي العباس الايراني الابرانشهريعدة مرات ويوليه احترامساً كبيراً . وعلى سبيل المثال، يرجع إلى كتاب تحقيق ما للهند، ترجمة B. Sachau ( لندن ١٨٨٧ ) ، المجلد الأولُّ الصفحة ٣ وعداها ، وفي الآثار الباقية وتحديد نهايات الأماكن أيضاً . ومع ذلك ، فإنه لم يبق من هذه الشخصية العامضة التي تعتبر بمثابة أول فيلسوف في آلإسلام إلا اسمها وبضع بدائد من نظريات وأقوال . ٣ \_ فيما يختص بحياة الكندي ومؤلفاته وفلسَّفته ، إرجع إلى كتاب الكندي وفلسفته، تأليف عمد أبي ريدة، (القاهرة ١٩٥٠)؛ ورسائل الكندي الفلسفية، له أيضاً ، وهو يقم في جزئين ، (القاهرة ١٩٥٠ – ١٩٥٣) ؛ وفيلسوف العرب والمعلم الثاني ، لمُصَطفى عبد الرزاق، (القاهرة ١٩٤٥) M. Guido ؛ ( المعلم الثاني ، المُصطفى عبد الرزاق، «Studi su al-Kindi, 1 .Uno scritto introduttivo all studi بن walzer Memorie R. Academia dei Lincei ' di Aristotele السلسلة ٦ القسم ۸ ج ٦ (۱۹٤٠) ص ۲۷۵ – ٤١٩ ؛ و H. Ritter لِي R. Walzer لِي «Studi su al-Kindi, 2. Uno scritto morale inedito di al-Kindi Memorie R. Academia dei Lincei ، السلمة ٢ ، القسم ١، ج ٨ (١٩٣٨) من ٦٣ وما يليها؛ وNew Studies on al-Kindi ، R.Walzer في ٧٣٠ «Die Philosophischen ع ﴿ ١٩٥٧ ، ٢) ٢٣٢ -- ٢٠٣ : ١٠ السدد ١٠٠٠ Beitrage zur Geschichte JA. Nagy 1. Abhandlugen des al-Kindi, der Philosophie des Mittelalters ) (مونستر ، ۱۸۹۷ ( الجزء ۲ ، . fur Gesch. der Philos ، أبلخزء ١٣ ص ١٥٣ وما يليها (سنة ١٩٠٠) . التواريخ العامة الإسلامية الى تكاد تقتصر جميعها على تاريخ الفلسفة المشائية

قد خصصت بعض الفصول للكندي وكذلك الفاراني وابن سينا . وعلى سبيل T.J. de Boer تأليف 'History of Philosophy in Islam ، تأليف 'History of Philosophy in Islam ليدن ، ۱۹۹۱ (اللان ، ۱۹۹۱) E.R. Jones باریس ، ۱۹۹۷ ، تألیف G. Quardi باریس ، ۱۹۹۷) ؛ باریس ، S. Munk تألیف Mélanges de philosophie juive et arabe Die Islamische und Judische Philosophie des Mittelalters ( \^•1 تأليف L. Goldziher ، في Die Kultur der Legenwort ، الجزء الأول ، الفصل الخامس، (ليبزغ ١٩٠٩ : الطبعة الثانية، ١٩١٣ ( ليبزغ ١٩٠٩ : Tes Penseurs de l'Islam ، تأليف Carra de Vaux (باريس ، ١٩٢٣) ، الجزء الرابع ؛ L. Gau- تأليف Introduction à l'étude de la philosophie musulmane ، R. Walzer تأليف «Islamic Philosophy» ؛ (۱۹۲۳) ، thier ، (۱۹۵۲ نندن)، The History of Philosophy East and West ب الجزء الثاني الصفحة ١٢٠ – ١٤٨ ؛ وكذلك ارجع إلى ، L. Gadret ، Mélanges offerts de la philosophie musulmane s à Etienne Gilson (باريس ، ١٩٥٩) الصفحة ٢٦١ – ٢٨٤؛ وراجع أيضاً كتاب Introduction to the History of Science 'G. Sarton بالتيمور، La science arabe ( A. Mieli ) ، ابلزء الأول والثاني ، و ۱۹۲۷ – ۱۹۲۱ ) ، ابلزء الأول والثاني ، و ۱۹۲۷ – ۱۹۲۱ (ليدن ، ١٩٣٩).

P.J. De Menasce 'Bibliogra- الراجع الرجع الله المالجع الله المالجع الله المالجع الله المالجع الله المالجع الله المالجع الله الماله الم

٣ — إن أكثر الترجمات العلمية المشهورة للآثار اليونانية قد تمت على يد حنين بن اسحق المعاصر الكندي ومدرسته . ولذا فإن الإستفادة منها لم تتيسر للكندي شخصياً . ومهما يكن من أمر فالمعروف أن ترجمة ما بعد الطبيعة لأرسطو قد تمت في أيام الكندي ، كما كانت لدى فيلسوف العرب ترجمة لآثولوجيا أرسطو وضعت خصيصاً له . إرجع إلى ، R.Walzer ، في Islamic أرسطو وضعت خصيصاً له . إرجع إلى ، R.Walzer ، في Philosophy ، ص ١٧٥ ومقالته - Philosophy ، الجزء السادس ، الصفحة ٩١ وما

يليها (١٩٥٣).

٤ — ليس هناك ما يؤكد تاريخ وفاة الكندي ، ناهيك بميلاده ، ولكن Recueil de textes inédits concernant ، في كتابه L. Massignon ، الصفحة ١٧٦ ( باريس ، ١٧٦ ) الصفحة ١٧٦ ( باريس ، ١٧٦ ) الصفحة ١٧٦ ( باريس ، ١٩٢٩ ) ، يضع وفاته في سنة ٢٤٦ ( ٨٦٠) ؛ على حين أن C. Nallino ، في كتابه تاريخ علم الفلك عند العرب (روما، ١٩١١)، ص ١١٧، يذكر أن الكندي كتابه تاريخ علم الفلك عند العرب (روما، ١٩١١)، ص ١١٧، يذكر أن الكندي توفي سنة ٢٦٠ ( ٨٧٣) . ولكن البحث أدى بأبي ريدة والشيخ مصطفى عبد الرازق في الكتب المشار إليها آنفاً ، إلى أن سنة ٢٥٦ ( ٨٦٦) هي التاريخ الأصح .

م سنى رسالة العقل التي نشرها A. Nagy في ترجمتها اللاتبنية في كتاب ADie Philosophischen Abhandlungen des Jaqub ben Ishaq al-Kindi (Beitrage zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,) يقسم الكندي القعل إلى أربعة أقسام ، ويغلب عليه في ذلك اتباع تفسير الاسكندر الأفروديسي لكتاب النفس لأرسطو . وقد قبل الفاراني وابن سينا هذا التقسيم الرباعي الذي ظل عنصراً ثابتاً في نظريات علم النفس لدى الفلاسفة المسلمين خي زمان ملا صدرا والسبزواري .

9 — إن آثار الكندي العلمية التي جعلت منه شخصية هامة في حقل العلم وفي حقل الفلسفة معاً تشتمل على كتابه المتداول في علم البصريات الذي يقوم على نشرة ثاؤون لكتاب المناظر لإقليدس ، وعدة رسائل في مباحث علم المناظر على اختلافها ، كالبحث المشهور في موضوع زرقة السماء ؛ وكتب في الرياضة وخاصة الحساب الذي مال فيه إلى طريقة الفيثاغوريين المحدثين في تأويل الاعداد ، وكتب علم الفلك والجغرافيا وحتى في التاريخ . وكان مولعاً بالجغرافيا حتى إن كتاب الجغرافيا لبطليموس قد ترجم خصيصاً له ، كما اشتهر من تلامذته جغرافيون . وعلاوة على هلما ، فقد ألف الكندي عدة رسائل في العلوم الباطنيسة وغاصة أحكام النجوم ، ولكنه كان يعارض الكيمياء ، وهو ما يدعو إلى الاستغراب . وفي إحدى رسائله المشهورة في أحكام النجوم حساب لمدة دوام الخلافة العباسية على أساس حسابات فلكية حاول فيها تأميد النتيجة التي وصل إليها بتأويل الأحرف الى تفتح بها السور القرآنية .

Decimus Alchindus, & ipse Arabes editorum Librorum, quorum Averroes meminit, exemplum est, qui superest Liballus de ratione sex quantitarum que in nos excudendum trademus, exhibet, cum nihil fit ingeniosius.

(طبعة ١٥٥٤ ، ص ٤٤٥ ) .

۸ ـــ رسائل الكندي الفلسفية لأبي ريدة، ص ۱۰۲ ـــ ۱۰۳ ، وارجع أيضاً الى : Reason and Revelation in Islam. تأليف A. J. Arberry تأليف ( المدن ۱۹۵۷ ) ، ص ۳۴ ـــ ۳۰ .

٩ على الرغم من شهرة السرخسي في كتب التاريخ الإسلامية ، قلا يتاح لنا أن نعرف شيئاً عن حياته وشخصيته إلا عن طريق ما جاء في شذرات بما كتبه المؤرخون المتأخرون، كالمسعودي وياقوت. ويستنج من المعلومات التي جمعها في دراسته المفصلة F. Rosenthal ، بعنوان Ahmad b. at-Tayyib as-Sarakhsi ، بعنوان F. Rosenthal ، والذي يعتبر أهم أثر يدور على هذه الشخصية المجهولة ، ان السرخسي عاش بين حوالي ٢١٨ ( ٨٩٣) و ٢٨٦ ( ٨٩٩)، مع أن هذيسن التاريخين غير قطعيين . كما أن الم Rosenthal قد جمع أيضاً أسماء آثاره ، الثابت منها والمشكوك فيه ؛ وهي تحتوي، شيمة آثار الكندي ، جميع فروع الفلسفة ، بالإضافة إلى الطبيعيات والآثار العلوية وعلم الأرض والجغرافيا والتاريخ والنجوم والرياضيات والموسيقي والطب وحتى الأدب وتاريخ الحضارة . والسرخسي أهمية خاصة في علم الجغرافيا ، فقد ألف أول كتاب من عدة كتب والسرخسي أهمية خاصة في علم الجغرافيا ، فقد ألف أول كتاب من عدة كتب ألفت في الجغرافيا الإسلامية ويعرف باسم المسالك والممالك ، إلا أن شهرته في الأجيال المتأخرة قامت بالدرجة الأولى على مكانته كنجم .

١٠ – إن شخصية عظيمة كالبيروني يكتب أن دَهاة الناس إذا كانوا في وضع لا يساعدهم على التصريح بزندقتهم والإعراب عن معارضتهم يتظاهرون بقبول صحة رسالة الأنبياء ولكنهم يردون مورد من عداهم . لقد كانوا أعداء عندما تظاهروا بتحقيق النجاة . وأحدهم كان أحمد بن الطيب السرخسي . (ترجمة انكليزية . أما مرجعها الأصلي فهو الآثار الباقية عن القرون الخالية ، النسخة المخطية ، ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه المخطية ، ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد F. Rosenthal في كتابه المخطية ، ص ٢١٢ – ٢١٤ ، اقتبست وترجمت على يد Ahmad B. at-Tayyib as-Sarakhsi.

١١ ... أبو معشر (المتوفى ٢٧٢ (٨٨٦) ، اللي انصرف في أخريات أيامه إلى دراسة أحكام النجوم ، هو واحد من أعظم علماء أحكام النجوم المسلمين أثراً في الشرق وفي الغرب، حيث امتد نفوذه حتى عصر النهضة . إرجع إلى: W.Hartner

المعدود على seizième siècle في Tycho Brahe et Albumasar, في المحكام النجوم (باريس ، ١٩٦٠)، ص ٢٣٧ - ١٤٨ . ألف عدة كتب هامة في أحكام النجوم (باريس ، ١٩٦٠)، ص ١٣٧ - ١٤٨ . ألف عدة كتب هامة في أحكام النجوم ينظهر فيها الأثر الإبرائي والمندي واليونائي . وأحد مؤلفاته الحامة هو المدخل المتحاصلين الخير ، الذي ترجم مرتين إلى اللاتينية ويعرف في الغرب باسم، Introductorium المعارفة المعارفة

١٣ ــ إن الاصطلاح «معلم»، كما هو مستعمل في هذه العبارة ، لا يعني من يقوم بالتعليم أو من هو أستاذ في العلوم . بل بالأحرى فإنه يعني الشخص الذي بعين لأول مرة حدود كل فرع من فروع العلم ونهاياته ، ويصيغ كل علم من العلوم بصورة منتظمة. وهذا هو السبب في تسمية أرسطو « المعلم الأول »، فقد كان أول يوناني بوب العلوم المختلفة وحد دها وعين شكلها . وكذلك المير داماد ، فقد قام بنفس المهمة على وجه أضيق في دنيا التشيع الإثني عشري في العصر الصفوي. ولهذا يشير إليه الكثيرون في إيران باسم المعلم الثالث .

أما يخصوص الفاراني ، فقد كان كتابه إحصاء العلوم (أو De scientiis

بالللاتينية) (راجع طبعة عثمان أمين، القاهرة، ١٩٥٠)، أول تقسيم للعلوم شاع بين المسلمين؛ فقد كانت جهود الكندي في هذا الاتجاه مجهولة لدى الأجيال المتأخرة. ونظراً لأنه صبّ الفروع المختلفة للعلم وصاغها في شكل كامل محكم حقاً ضمن إطار الثقافة الإسلامية، فقد حظى بلقب المعلم الثاني.

١٤ - فيما يتعلق بحياة وآثار وفلسفة الفاراني ، الذي دارت عليه عدة دراسات باللغات الأوروبية والشرقية ، راجع: Al-Farabi des Arabischen Philosophen ، تألیف M. Steinschneider سان بطرسبرج، Leben und Schriften ١٨٦٩ ) فهو لا يزال محتفظاً بقيمته؛ وكتاب ابراهيم مدكور: -La place d'al (۱۹۳۴ (باریس ، ۱۹۳۴) Farabi dans l'école philosophique musulmane Al- Farabi's Philosophische Abhandlungen, aus dem Arabischen al-Farabius De Plato- 'F. Dieterici 'اليدن ، (١٨٩٢ ) ubersetzt F. Ro. ناليف (١٩٤٢ ، نندن ، ١٩٤٢ ) تأليف Plato Arabus ) nis Philosophia R. Walzer وارجع إلى F. Gabriele وارجع الله R. Walzer ، (۱۹۵۲ ، نسن ، ۳۲ ، Plato Arabus ) Platonis Legibus, و al-Farabi's Theory of Prophecy and Divination تأليف R. Walzer Journal of Helienic Studies ، الجزء ٥٧ : ص ١٤٧ وما يليها (١٩٥٧) ؛ E. I. J. Rosenthal, The place of Politics in the Philosophy of al- 3 Farabi في Farabi ، ۲۹ نام ۱۷۸ وما يليها (۱۹۵۰) ؛ وله أيضاً ، Political Thought in Medieval Islam (كبردج، انكلترا، ١٩٥٨)، ص ۱۲۲ – ۱۲۲ والفاراني ، فصول المدني، ترجمة D.M. Dunlop (كبر دج، انكلترا ، ١٩٦١) . ويمكن الحصول على فهرست قيم بالمؤلفات الأوروبية عن القارابي وسواه من الفلاسفة والمتكلمين المشائيين المسلمين في History of ، E. Gilson تأليف Christian Philosophy in the Middle Ages (نیویورك، ۱۹۵۵)، ۱۳۸ ــ ۲۳۹ .

17 – يجب ألا يغيب عن البال ، بالنسبة للفاراني وبالنسبة لغسيره من الفلاسفة العلماء المسلمين، باستثناء الكندي ، أن آثولوجيا أرسطو، تلك الترجمة

المعدلة للتاسوعات ، التي كان لها ذلك الأثر البالغ على أفراد هذه المدرسة ، كانت تعد من آثار أرسطو لفلاسفة العصور تعد من آثار أرسطو . ولهذا ظهرت الصلة بين أفلاطون وأرسطو لفلاسفة العصور الوسطى في ضوء يختلف تماماً عما تظهر لمؤرخ محدث للفلسفة . كذلك يجب أن يراعى مبدأ أسبقية الفكرة على من يشرحها بالنسبة لهذه المسألة ، وسواه من الأحوال الكثيرة الأخرى .

المشار E.I.J. Rosenthal المسألة إرجع إلى آثار E.I.J. Rosenthal المشارة المسألة إرجع إلى آثار E.I.J. Rosenthal تأليف الحاشية 14 ؛ وكذلك «Al-Farabi's Political Philosophy» تأليف (۱۹۳۷، Proc. Ninth All-India Oriental Conference)، H.K. Sherwani مس ۳۳۷ – ۳۳۷.

ن R. Walzer واجع : ۱۶۱۰ من ۱۳۱۰ ، تألیف R. Walzer ، ن ۱۳۱۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰ . ۱۴۰

Al-Farabis ، بعنوان F. Dieterici ، بعنوان ملى يد بعنوان Abhandlung der Musterstaat ( ليدن ، ١٨٩٥ ) ؛ وهو أهم آثار الفاراني السياسية .

Baron R. d'Erlanger ، تألبت ، La musique arabe ، تألبت - ۲۰ ( باریس ، ۱۹۳۰ ) ج ۱ ، ۳ ، ۱ . ۳ ، ۱ . ۳ ، ۲ ، ۳ ، ۱

والشخصية الأخرى، بالإضافة إلى ابن سينا، التي يضارع أثرها أثر الفارابي (ولو أنها لم تكن مشهورة في الغرب) هي الموسيقي الإيراني والعالم في القرن لا (١٣) ، صفي الدين الأرموي ، مؤلف كتابي الأدوار والرسالة الشرقية ، اللهين شرح فيهما نظرياته الموسيقية . راجع : La musique arabe (باريس ، اللهين شرح فيهما نظرياته الموسيقية . راجع : ١٩٢٨) ، ج ٣ ، حيث ترجم هذان الأثران إلى الفرنسية .

٣٢ س. هذه النقطة ، على الرغم من إنكار كثير من العلماء المتأخرين لها ، قد اعترف بها Carra de Vaux اعترافاً تاماً في مقالة عن الفارابي في دائرة المعارف الإسلامية .

" ٢٣ ـ إن تقليد التبديل بين اللباس البسيط واللباس المتأنق قد أخذ به أيضاً عدد من مشاهير الصوفية ، مثل أبي الحسن الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية الشهيرة .

ويحتمل أن يكون الغرض من ذلك إظهار تحريهم لا من الدنيا فحسب ، وإنما تحريهم من هذا التحرر أيضاً ، وهو ما يطلق عليه الرومي اسم تترَّك التّرُّك .

٢٤ \_ يجب ألا تخلط بين هذا الكتاب والكتاب الأكثر شهرة بنفس

الاسم لابن عربي .

واجمع : مقال Your de la Risalat داجمع : مقال Yo - \ Y Y ( \ \ ^ 0 \ ) Rev. des études islamiques \( \ \ \ al-Fusus fi'l-hikma\) ١٧٤ ، تأليف S. Pines ، الذي يؤيد فيه الأصل السيناوي . والسبب الرئيسي في نظره هو أن بعض النسخ الخطية قد نسبتها لابن سينا . ولكن هناك كثيراً من الْآثارَ الأخرى لمؤلفين عديدين ( ولا سيَّما من هذا القبيل ) قد نسبت في العصر الحديث إلى شيخ المشائيين. والأدلة الواردة في هذا المقال، على الرغم من أنها منبثقة من قلم عالم ثقة كهذا العالم ، ليست كافية لترجيح كون الفصوصُ لابن سينا دون الفاراني ،' حتى لو أنكرنا كونه للفاراني . كما تجبّ الإشارة أيضاً إلى مقال ، Khalil Georr ، Rev. des études is- في «Farabi est-il l'auteur des Fuçuç al-hikam?» lamiques ( ۱۹٤۱ - ۱۹۶۱ ) ، ص ۳۱ - ۳۹ ، حيث ينكر المؤلف اصالة هذه الرسالة ، مدلُّلا على أن بعض الاصطلاحات والأفكار الواردة فيها ، وخاصة ما يختص منها بقوى النفس ، تختلف عمّا يرد في آثاره الأخرى . ولكن هنا أيضاً يمكن أنَّ يضاف أن الفارآني لم يكن دائماً متسقاً في كل نقطة من عقيدته . وكثيراً ما يجد المرء فكرة قد عبّر عنها بطريقة في أحد الكتب ، وبأخرى في كتاب آخر . ومهما تكن النتيجة النهائية للبحث عن مؤلف الفصوص ، سواء كان القارابي أم أحد تلامذته، كما يقترح Georr، فلا شك في أنه يمثل أحد الجوانب الأساسية لمؤلفات الفاراني ولشخصيته ومكانته الخاصة ، كما فهمت وحققت في الشرق مدى القرون . وعلى كل حال ، فالعقيدة المبسوطة فيه واللهجة المستعملة ، ليستا فريدتين بين كتب الفارالي قط، وإنما توجدان بشكل أو آخر في تآ ليفه الأخرى، التي تشهد إذن على امكانية إبراد شرح غنوصي أو فلسفي له كالذي تم أثناء القرون المتأخرة . ٢٦ – لقد وضع شرح هام لهذأ الكتاب أحسد الحكماء الروّاد المعاصرين والعرفاء الإيرانيين هو إلمي القُـمشـهـي ، الذي يشرح هذا المنن ويدرُّسه كحلقة كاملة للعرفان . كما نجد ذلك بجلاء في آثار أبن عربي وصدر الدين القونوي وعبد الكريم الجيلي وعمود الشبستري .

M. Horten الفصوص مع هذا الشرح إلى الألمانية M. Horten الفصوص مع هذا الشرح إلى الألمانية Das Buch der Ringsteine Farabis, mit dem Kommentare : بعنوان der Emir Isma'il el-Hoscini el-Farani.

٣١ - كان لاخوان الصفا أهمية خاصة في نشر العقائد الفيتاغورية والهرمسية النبي استخدمتها الاسماعيلية فيما بعد . راجع السيد حسين نصر ، Introduction النبي استخدمتها الاسماعيلية فيما بعد . راجع السيد حسين نصر ، مارفارد (١٩٦٤)، النبي التبيد العقوم المارفارد (١٩٦٤)، الفصل الأول .

. ( ۱۹۳۷ ؛ کیلن ، Buch Geheimnis der Geheimnisse.

٣٢ – فيما يتعلق بأهمية هذه الفرة من حيث العناية بالفن والعلوم الإسلامية راجع افتتاحية نصر لمقدمة الكتاب المذكور (حاشية ٣١ أعلاه).

البركات على وجه الخصوص لنقده نظرية البركات على وجه الخصوص لنقده نظرية حركة القذيفة الأرسطوطاليسية ، وعلاقتها بالنظرية السيناوية ، بفضل تحقيقات «Nouvelles études sur Awhad al Zaman وخاصة في كتاب S. Pines (باريس ، ١٩٥٥).

٣٤ – فيما يخص هذا الكتاب ومؤلفه ، راجع كتاب ميرزا عمد خان القزويني ، أبو سليمان المنطقي السجستاني (باريس ١٩٣٣) .

٣٥ ـــ هذا التاريخ الذي ترجع قيمته خاصة بالنسبة لشخصيات القرن ٤ (١١)
 و٥ (١٢) ، قد طبع ونشر على يد محمد شفيع (لاهور ، ١٩٣٥).

٣٦ — فيما يختص بسيرته وآثاره ، راجع : مجتبي مينوي في مقال و دور الكتب النركية ، ، مجلة كلية الآداب جامعة طهران ، عدد £ : ص ٥٩ — ٨٤ (مارس ١٩٥٧) ، أبو حيان التوحيدي في الإمتاع والمؤانسة (القاهرة ، ١٣٧٣) ، ١ ، ٣٥ — ٣٦ ، ٢٢٢ — ٢٢٢ ، ٢٠ ، ٨٦ ، ٨٦ ، ٨٦ ، والمقابسات له أيضاً (القاهرة ، ١٩٣٩) ، ص ١٦٥ ، ٢٠٢ ، وغيرها .

«State and Religion according أني مقال F.Rosenthal و F.Rosenthal • ۲ - ۴۲ • ۳۰ • Islamic Quarterly في to Abu'l -Hasan al-'Amiri\* • ابريل ۲۰۱۱) . ( ابريل ۲۰۱۲ )

حياته أبو عبيد الجزجاني ، والتي قامت على أساسها سير متأخرة لابن أبي أصيعة حياته أبو عبيد الجزجاني ، والتي قامت على أساسها سير متأخرة لابن أبي أصيعة وابن القفطي وغيرهما من المؤلفين المعروفين . أما بخصوص المراجع الحديثة لسيرته ، فارجع إلى سيد صادق جوهرين ، في حجة الحق أبو علي سينا (طهران ، فارجع إلى سيد صادق جوهرين ، في حجة الحق أبو علي سينا (طهران ، الموران ) Avicenna Commemoration Volume ( كلكتا ، ١٩٥٦ ) ، القدمة ؛ Avicenna : Philosopher and Scientist مؤلف Avicenna, His life في ..... ١٩٥٢ ) ، الفصل الأول ، S.M. Afnan في الموران ونصر ، في الموران الموران ، الموران الموران الموران في الموران الموران

الأوربية ، كا أن سعيد تفيسي قدم ثبتاً بمؤلفات خاصة بابن سينا باللغات الأوربية ، Bibliographie des principaux travaux européens sur Avicenne ، وعبى مهدوي ، فهرست نسخ مصنفات ابن سينا (طهران ، ۱۳۳۳) وعبى مهدوي ، فهرست نسخ مصنفات ابن سينا (طهران ، ۱۳۳۲) Essai de bibliographie avicennienne ، G.C. Anawati (۱۳۳۲ ، القاهرة ، الاجم إلى O. spies ، في مقالة عنه بالألمانية ، إرجع إلى O. spies ، في مقالة Avicenna ، في كتاب Deutsche Beirage zur Erforschung Avicennas ، ۱۰۳ – ۹۲ ، و Commemoration Volume

إن التآليف عن ابن سينا في اللغات الأوربية عليدة ، وكل منها يتناوله من وجهة نظر معينة . ومن بينها ، علاوة على الكتب المذكورة أعلاه ، يمكن ذكر الكتاب الذي ما زال يحفظ بقيمته ، أي كتاب A.M.Goichon العديدة المشهورة ، وخاصة (باريس ، ۱۹۰۰) ؛ و دراسات A.M.Goichon العديدة المشهورة ، وخاصة La distinction de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina La philosophie d'Avicenne et و (۱۹۳۷) (Avicenne) (باريس ، ۱۹۴٤) ؛ و son influence en Europe médiévale (۱۹۳۸ ، باريس ) de la langue philosophique d'Ibn Sina (Avicenne) (باريس ، ۱۹۳۹ ) و العيدة الغور وخاصة -۱۹۳۹ ) ؛ و العيدة الغور وخاصة -۱۹۳۹ ) ؛ و H. Corbin و (۱۹۰۱) و نيويورك ، ۱۹۰۱) ، وهو الريس ، ۱۹۳۹ ) ، وهو المحاسة (۱۹۳۱) ؛ و Avicenne (Ibn Sina) (باريس ، ۱۹۹۱) ) ونيويورك ، ۱۹۹۰) ، وهو

أوضح عرض لفلسفة ابن سينا الباطنية وأثر هذه المدرسة في الشرق .

H.A. Wolfson وتجب الاشارة على وجه الخصوص إلى بحوث E.Gilson وتجب الاشارة على وجه الخصوص إلى بحوث المائل العامة لفلسفة التي تشتمل على جوانب عديدة من فلسفة ابن سينا وعلاقتها بالمائل العامة لفلسفة التي تشتمل على جوانب عديدة من فلسفة ابن سينا وعلاقتها بالمائل العامة لفلسفة التي Crescas' ، في Critique of Aristotle (كبردج ، ماسانشوستس ، ١٩٣٩) ، و Gilson . History of Christian Philosophy in the Middle Ages

٣٩ – إن أعمق دراستين لمراجع ابن سينا ، هما دراسة يحيى مهدوي ودراسة G.C. Anawati ، المشار اليهما تحت رقم ٣٨ أعلاه .

H. على يد M. Achena و . H. القرنسية في جزئين على يد M. Achena و . M. Achena و . Massé باسم Le livre de science في مجلدين (باريس ، ١٩٥٥ ـــ ١٩٥٨) .

18 - إن المتن العربي الأصلي للشفاء لم يعليع كاملاً حتى الآن. وفي سنة ١٣٠٣ هجرية طبعت الإلهيات والطبيعيات طبعة حجرية في طهران. وتطبع الآن طبعة كاملة تحت إشراف إبراهيم مدكور ؛ وقد ظهر منها بالفعل المنطق وبعض أجزاء متعلقة بالرياضيات والإلهيات، كما ترجمت أقسام من الشفاء إلى اللغات الأوربية . وعلى سبيل المثال ، فقد ترجم علم النفس على يد Bakos إلى اللغات الأوربية ، وعلى سبيل المثال ، فقد ترجم علم النفس على يد Baron d'Erlanger (براغ ، ١٩٥٦) ، وترجم الفصل الخامس بالموسيقي على يد ١٩٥٦) وترجم الفصل الخامس بالموسيقي على يد ١٩٥٦) في كتابه ومنذ عدة سنوات في كتابه كالمنابية الفصل الخامة بالسينائية اللاتينية لآثار ابن سينا ، سوف في الآنسة المسلة خاصة بالسينائية اللاتينية الماتينية الآثار ابن سينا ، سوف نظهر قريباً في سلسلة خاصة بالسينائية اللاتينية .

٤٢ — يتناول كثير من هذه الرسائل مسائل جزئية قد تناولتها الكتب الكبرى الحامعة . ولكن بعضاً منها ، كالرسالة الأضحوية التي تتناول مسائل البعث وكالتعاليق على اثولوجيا أرسطو ، تشرح مسائل أساسية لم ترد في الكتب الأخرى بنفس المعنى على الأقل .

عشر ، القصل الحادي عشر ، القصل الحادي عشر ، القصل الحادي عشر ، الحرء الأول .

٤٥ ـــ لقد شرح هذه القصيدة عدد من المؤلفين المتأخرين ، من بينهم داود
 الانطاكي والسيد شريف الجرجاني ، كما أنها ترجمت عدة مرات إلى لغات أوربية .

لرجع إلى ترجمة A. J. Arberry في كتاب ...Avicenna ، ص ٢٨ ، تأليف Wickens ،

الم ابن سينا الذي يلقب غالباً بأول فيلسوف مدرسي ، هو في الواقع مؤسس فلسفة القرون الوسطى في كل من العالمين الإسلامي والمسيحي ، وهو يُعنى عسألة الوجود خاصة ، ولهذا فهو يلقب أحياناً وبفيلسوف الوجود ، راجع Archives في A.M. Goichen في Archives في A.M. Goichen و المعالمين المعالمي

Pakistan Phi في Polarization of Beinge الم المجال المجال

Avicenne et le point de départ ، في E. Gilson ، ارجع الى ، E. Gilson ، في المسالة ، ارجع الى ، E. Gilson ، في المسالة ، ارجع الى ، E. Gilson ، في المسالة ، الرجع الى ) de Duns Scotus (باريس، ۱۹۳۷) و A.M. Goichen ؛ وجميل de l'essence et de l'existence d'après Ibn Sina (Avicenne) ، وجميل المسالة ، في Etude sur la métaphysique d'Avicenne (باريس ، ۱۹۳۹ ) ، وحميل المسالة في المنافق والنبوة ونظرته إلى سائر المسائل ا

بخصوص ما كتبه ابن سينا بالذات ، فإن قسم الإلهيات في كل من الشفاء والنجاة ودانشنامه يتناول تقسيمات الوجود وتعيناته تناولاً تاماً .

بغيف التصوف عند هذه النقطة أن الذات الإلهية تتعالى حتى على الوجود ، الذي هو تعينها أو ثبوتها الأول ، كما أنها في نفس الوقت مبدأ الكون .
 راجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions (نيويورك، 190٣) ، ص ٥٣ وما يليها .

ببئق برهان القديس توما القائم على حدوث العالم من التمييز
 الأساسي عند ابن سينا بين الموجود الواجب والموجودات الممكنة .

١٥ – لم أورد أرقام الصفحات الخاصة بكتب ابن سبنا عند بحث هذه المسائل ، ولقد أشرت فقط إلى قسم الإلهيات من كتبه الفلسفية المتعددة ، حبث تطرق إلى هذه المسائل . وقد وردت مراجع مفصلة لآثاره ومصادر ثانوية بالنسبة لكل مسألة في: نصر ، Introduction ، القصل ١٢ .

Avicenna and the Visionary Recital في H. Corbin حراجه مراجع القسم الثاني، «Avicennism and Angelogy» ، حبث قام بدراسة عبيقة لعلم الملائكة السيناوي وعلاقته بعلم الكون. في آثار ابن سينا والباطنية ، المتأخرة يتخذ البحث في أهمية الملاك كرشد وباطني ، للإنسان وكمنبع للإشراق طابعاً خاصاً . وحسس إن أفكار ابن سينا المتعلقة بدراسة الكون وعلم التكوين قد لخصت في رسالة بالفارسية بعنوان : وفي حقيقة وكيفية سلسلة الموجودات وتسلسل المسببات ، ، حققها موسى العميد (طهران ، ١٩٥٣) وهي وإن كانت موضع شك من حيث صحة نسبتها ، إلا أنها تؤلف موجزاً حسناً للآراء المبسوطة بضميل أكبر في الشفاء والنجاة ، راجع أيضاً تؤلف موجزاً حسناً للآراء المبسوطة بضميل أكبر في الشفاء والنجاة ، راجع أيضاً لهي كتابه La pensée religieuse ، م ٨٠٠ .

إن سلسلة مراتب العقول والنفوس والمسائل العامة المرتبطة بعلم الكون ، قد عوبحت بتفصيل كبير في إلهيات الشفاء (طهران ، ١٣٠٣) ، ص ٦١٨ وما يليها . La philosophie d'Avicenne et في A.M. Goichon هـ مراجع son influence en Europe médiévale ، ص ٤١ .

و التالي : عطار د ، الزهرة ، الشمس ، المريخ ، المشتري ، زحل ، فلك البروج هو التالي : عطار د ، الزهرة ، الشمس ، المريخ ، المشتري ، زحل ، فلك البروج ثم المحرك الأول . ويعتقد كثير من العلماء ومن بينهم L. Gardet (ارجع إلى الحاشية رقم ٤٥ أعلاه) أن حصر العقول بعشرة مستمد من التجربة . ومهما يكن فإنه لا يمكن تجاهل الرمزية العددية للأفلاك التسعة المقابلة للعقول العشرة ، ما دام العدد نحشرة نهاية دورة الأعداد، فكان رمزاً أيضاً إلى انتهاء العالم المقول برمته .

٩٦ – مما يتخذ مغزى خاصاً أن يعمد ابن سينا في هذه ألرسالة إلى معابلة الأحرف الواردة في مطلع السور القرآنية وأن يكون عنوان الرسالة الكامل هو هفي معاني الحروف الهجائية التي في فواتح السور الفرقانية ».

 والألفباء اليونانية التي كانت مستعملة في بعض المحافل الباطنية في الشرق الأوسط قبل ظهور الإسلام، كما بين P. Kraus في كتابه جابر بن حيان (القاهرة ، الأوسط قبل ظهور الثاني ، الصفحة ٢٣٦ وما بعدها ، كانت في حد ذاتها سامية الأصل وكانت القيم العددية التي يرمز إليها كل حرف سامية أيضاً .

الجَفر الجَفر المَّرْتِيبِ الحَروفِ مألوفة الإستعمال في الجَفر وتعتبر طريقة أبجد ، أي التي تبدأ بالألف قالباء فالجيم فالدال ، أشهرها جميعاً أما طريقة ابن سينا للحروف فإنها لا تتبع الطريقة الإسلامية العادية على أية حال .

Euclide geomètra et Tolomeo

Ipocrate Avicenna e Galieno

Averrois, ch'el gran comento feo.

(الجحيم ، المشهد الرابع ، الأبيات ١٤٢ ـــ ١٤٤) .

معنى الشيء الأول الذي و يسمعه ، الإنسان عندما يدرس الفلسفة الطبيعية أو مبادئها .

٦١ - لقد عو بلحث هذه المسائل عا فيه الكفاية في كتاب نصر ، Introduction ، الفصل ١٢ -- ١٤ .

17 - ادجع الما A.M. Goichon في الدجع الم المورد الما المراب الما المراب المراب

٦٣ - راجع مقالة آيدن صاييلي وروش علمي أبو على سينا ، في كتاب
 العيد الألفي لابن سينا (طهران ، ١٩٥٣) الجزء الثاني ، ص ٢٠٤ ـ ٤١٣ .

Avicennes Lehre في E. Wiedemann, M. Horten الحال - على - على - المحال - ال

٦٢ – حول تاريخ العلب الإسلامي حتى عصر ابن سينا ، ارجع إلى مقال

(اکسفورد Science and Medicine» M. Meyerhof (۱۹۳۱ من ۱۹۳۱) ، ص ۱۹۳۱ و Science and Medicine» ن Legacy of Islam ف Arabian Medicine (۱۹۳۱ من ۱۹۳۱ من ۱۹۹۱ من ۱۹۹ من ۱۹ من ۱۹

منه يبرزان ابن سينا كجراح كفؤ ، ذي ملاحظات دقيقة على كثير من الأعمال ديم يبرزان ابن سينا كجراح كفؤ ، ذي ملاحظات دقيقة على كثير من الأعمال وLes ، K.I. Gurkan المجراحية بما في ذلك جراحة السرطان . إرجع إلى مقال Millénaire d'Avicenne و Conceptions chirurgicales d'Avicenne و Zur Geschichte der في مقال E. Wiedemann م ٢٩ . ٢٢ – ٢١ في مقال Annalen der Physic und Chemie أبيزغ ، المجاد وما بعد ١٨٩٠ . ١٨٩٠

۱۰۷ منائع على تأثير ابن سينا على التراث العلمي في الغرب ، راجع Avicenna's Influence on the Medieval ، A.G. Crombie مقالة Scientific Tradition ، تصنيف Scientific Tradition ، تصنيف ۱۰۷ ۸ .

«Les précurseurs musulmans ن منان ، S.Pines راجع ، S.Pines ب ن منال ، S.Pines ب ب - ۷۲ ۲۰۸ - ۲۹۸ : ۲۱ ، Archeion ن بخلة ، de la théorie de l'impetus Nouvelles études sur Awhad al-Zaman Abu'l ، وله أيضاً - الـ Barakat al-Baghdadi

الثالثة في فيزياء القرن السابع عشر وقام بدراسات لها في علمة كتب مثل ، P. Duhem الثالثة في فيزياء القرن السابع عشر وقام بدراسات لها في علمة كتب مثل ، sur Léonard de Vinci ، (۱۹۱۳ – ۱۹۰۹ ) بن عشرة مجلدات (باريس ، ۱۹۱۳ – ۱۹۰۹) ؛ (Le Système du monde ، (باريس ، ۱۹۱۳ – ۱۹۰۹ ) ، ولقد عقب عورثه سلسلة من الدراسات الهامة في هذا الحقل كدراسات ۱۹۰۹ ) ، وهذا قعل معرثه سلسلة من الدراسات الهامة في هذا الحقل كدراسات ، (باريس ، ۱۹۳۹ ) ، ودراسات ، وهذا الحقل كاراسات ، في هذا الحقل ،

The Science of ف M. Claggett ) و M. Claggett ، (۱۹۵۲) ، المجلد الثاني (روما ، ۱۹۵۲) ؛ و M. Claggett ، المجلد الثاني (روما ، ۱۹۵۲) ، كذلك E.A. Moody (ماديسون ، ۱۹۵۹) ، كذلك Mechanics in the Middle Ages في Galileo and Avempace) في مقال (Galileo and Avempace) و ۱۹۳ – ۳۷۰ (يونيو ۱۹۵۱) ، ۱۹۳ – ۲۳۰ (يونيو ۱۹۵۱) ، التي وضحت وفي أغلب الأحيان أيدت نظريات Duhem وأقواله .

الحقل، راجع دراسات H.G. Farmer العديدة، وعلى الخصوص كتابه والتأثير، في هذا الحقل، راجع دراسات H.G. Farmer العديدة، وعلى الخصوص كتابه والمعلقة والمحتود والمعالفة وال

وي الموسيقي الشرقية في يومنا الحاضر ... لتسجيلات الموسيقي الإيرانية التي الموسيقي الشرقية في يومنا الحاضر ... لتسجيلات الموسيقي الإيرانية وسيقي نشرتها اليونسكو تحت إشرافه . من الخطأ أن تسمى الموسيقي الإيرانية والعربية عربية ، أكثر من أن تسمى الفلسفة الإسلامية عربية . فالموسيقي الإيرانية والعربية لا تتميزان فقط عن اليونانية ، وإنما تختلف إحداهما عن الأخرى في كثير من النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . النواحي الأساسية ، وإن كانت كل منهما قد أثرت في الأخرى على مر القرون . ولا ... والمسلم النفس ابن سينا وتطبيق آن با روانشناسي جديد (طهران ، ١٩٣٤ ) وموسى عبيد ، وموسى عبيد ، في التحديد (عمران ، ١٩٤٠ ) ... وهوسي عبيد ، في المحديد (عمران ، ١٩٤٠ ) ... وهوسي عبيد ، في المحديد (عمران ، ١٩٤٠ ) ... وهوسي عبيد ، في المحديد (عمران ، ١٩٤٠ ) ... وهوسي عبيد ، في المحديد والمحديد (عمران ، ١٩٤٠ ) ... وهوسي عبيد ، في وموسي عبيد ، في وم

\*Les sources gréco-arabes بنانة بي المختلفة بي النفس المختلفة الم

۷۹ - ترجم هذه القصيدة E.G. Browne في E.G. Browne - ۷۹ - ۷۹ - ترجم هذه القصيدة ( کبر دیج ، ۱۹۱۵ ) ، ۲ ، ص ۱۱۱ ؛ کا آن هناك ترجمة حسنة لها بقلسم ( کبر دیج ، ۱۹۱۵ ) ، ۲ ، ص ۸۷ ، شر Wickens ، ص ۲۸ .

٨٠ ــ بصدد أفكار ابن سبنا الدينية ، ارجع إلى بحث L. Gardet المام، الإسلامي المام الإسلامي المام الإسلامي المام الإسلامي المام الإسلامي المام ال

الم مقالة S.H. Barani بعنوان Ibn Sina and Alberuni، في مجلد دكري ابن سينا ، ص ٨٠.

ارجع مثلا إلى A.F. Von Mehren ، أبي AY ... الرجع مثلا الله المناف ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۸۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹۹ ... ۱۹۹

٨٣ ـــ رسالة في العشق ، المرجع السابق ، الفصل الأول . ترجمة انكليزية

في La pensée religieuse ، الفصل الرابع . ٨٥ ـــ لقد أدى المدلول الممكن لهذا الكتاب وللصفة «مشرقي » التي يمكن أن تقرأ في العربية بحيث تفيد معنى « إشراقي » أيضاً ، إلى سلسلة طويلة من المناقشات والمشادّات في العقود الأنحيرة . فقد أبدى مستشرقون أعلام ، أمثال Nallino
Nallino وكثيرين غيرهم ، وجهات Gauthier, Gardet, Goichon, Pines, Corbin وكثيرين غيرهم ، وجهات نظر مختلفة حول هذا الموضوع . وللوقوف على ملخص لهذه الآراء ، ٣٦ ملات منا الموضوع . وللوقوف على ملخص لهذه الآراء ، راجع Avicenna and the Visionary Recital ، في الذكرى الألفية وما بعدها ، أبو العلا عفيفي ، الجانب التصوفي لابن سينا ، في الذكرى الألفية لابن سينا ، من ١٩٩٩ ـ نصر ، في المدحولين المنا . الفصل ١١ .

٨٦ ــ لقد قام بدراسة مستفيضة لهذة الآثار و والفلسفة المشرقية ، لدى ابن

. Avicenna and the Visionary Recital في كتابه Corbin سينا عامة Corbin

٨٧ - توجد نسخ جيدة من هذا الكتاب إلا أنه لم ينشر بعد . ومتى طبع ودرس قلا بد أن يلقي الضوء على بعض العلاقات الي ما زالت خفية بين مدرسة الإشراقيين ومدرسة ابن سببا .

Behmenjar رسالتين لبهستنيار في الإلميات إلى الآلمانية في S. Popper القد ترجم S. Popper رسالتين لبهستنيار في الإلميات إلى الآلمانية في S. Popper رسالتين لبهستنيار في الإلميات إلى الآلمانية في S. Popper رسالتين في S. Popper وسالتين في S. Pop

٨٨ – الخيام المتوفى سنة ٥٧٩ (١٩٣٢) هو احدى الشخصيات النادرة في التاريخ (ولعله الوحيد) الذي جمع بين عبقرية الشاعر والرياضي في وقت واحد. ومع ذلك فإن رباعياته قد أسىء فهمها ، لذا فسرت خطأ وجهة نظر حكيم حقق والاتحاد الأعلى ، فسخر من عالم الظاهر ، كما لو كانت شكوك مرتاب وحتى ملاة ابيقوري حسبة. ولكن المخيام لم يظهر بهذا المظهر لمعاصريه ، كنظامي عروضي الذي يلقبه في كتاب جهار مقاله و بحجة الحق ، . لم يكن المخيام كاتباً مكتراً ، ولكن بقي من مؤلفاته ما يقرب من اثني عشر في الإلهيات والعلوم ، من بينها المصادرات ، وهي بحث في بديهات القليدية ترتكز على الفرضية القائلة أن المخطين المتوازيين لا يلتقيان ، وهي قضية غير قابلة بحد ذاتها المفرب من الهندسة .

أما بخصوص آثار الخيام ، فارجع إلى السيد سليمان ندوى في كتابه ( بالأردية ) «خيام اور اس كي سوانح وتصانيف بر ناقدانه نظر » (أعظم جره ، ١٩٣٣ ) ؛ والمقالة عنه بقلم V. Minorsky ، في دائرة المعارف الإسلامية .

٨٩ – ناصر خسرو (٣٩٤ (١٠٠٣) – ٤٥٢ – ٣٥ (١٠٦٠) أو ٦١) ، أهم الفلاسفة مباشرة بعد ابن سينا ، اعتنق المذهب الإسماعيلي إبان وجوده في مصر ثم أصبح داعياً لهذا الفرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه مصر ثم أصبح داعياً لهذا الفرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه مصر ثم أصبح داعياً لهذا الفرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه مصر ثم أصبح داعياً لهذا الفرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره الهامة ديوانه مصر ثم أصبح داعياً لهذا الفرب من التشيع في خراسان . ومن آثاره المامة ديوانه مدين التشيع في خراسان . ومن آثاره المامة ديوانه مدين التشيع في خراسان . ومن آثاره المامة ديوانه المامة ديوانه مدين التشيع في خراسان . ومن آثاره المامة ديوانه ديوانه المامة ديوانه المامة ديوانه ديوانه المامة ديوانه ديوانه المامة ديوانه ديوان

بالفارسية وكذلك جامع الحكمتين ، كُشايش و رَهايش ، زاد المسافرين ، رَوَّشَنَائِي نَامَهُ ، راجع مقدمة رَوِّشَنَائِي نَامَهُ ، وأَيضاً كتابه عن رحلته المعروف بسَفَرَ نامَهُ . راجع مقدمة H. Corbin بحامع الحكمتين، الذي نشره Corbin ومحمد معين (طهران وباريس، 1907) .

• ٩٠ ـ يرتبط العلومي بابن سينا رأساً بواسطة خمسة أجيال من الأسائلة والتلاميذ، فقد كان تلميذ قريد الدين الداماد الذي كان تلميذ صدر الدين السرخسي الذي كان بدوره تلميذ أفضل الدين الجيلاني. وكان هذا الأخير تلميذاً لأي العباس الموكري تلميذ بهمنيار المشار إليه آ نفاً. إن سلسلة الأسائلة والتلاميذ في الحكمة أو التراث الفلسفي لها في الغالب ما والسلسلة وفي التصوف من شأن، فئمة دوماً تقليد شفهي إلى جانب المن المحرر. وكما تتضمن السلسلة في التصوف تحدار والبركة والكامنة في العلريقة من جيل إلى آخر ، تتضمن سلسلة الأسائلة والتلاميذ في والحكمة والصال الاسناد الشفهي والغللال الجانبية التي تحكن التلميذ من القراءة وما بين السطور و.

٩١ - راجع الكاشائي في المصنفات ، طبع مجتبي ميتوي ويحيى مهدوي
 (طهران ، ١٣٣١ - ١٣٣٧) .

٩٢ ـــ لقد اكتشف صديق سافر حديثاً إلى أفغانستان وباكستان لدراسة للدارس التفليدية في هذه المناطق ، أن الكتاب الفلسفي الوحيد الذي ما زال يدرس في جميع المدارس الدينية الحرة على وجه التقريب في هذين البلدين ، هو حكمة العين .

٩٣ ــ طبع في ثلاثة مجلدات (طهران ، ١٣٣٥ – ١٣٣٧).

4. ... Avicenna ، الفصلين الثامن والتاسع ، على الرغم من أن بعض جوانب نظرته ... Avicenna ، الفصلين الثامن والتاسع ، على الرغم من أن بعض جوانب نظرته إلى تر اث ابن سينا في الشرق تختلف عما يأخذ به اتباع ذلك الراث ، الذين يعتبرون حياته العقلية ملكاً لهم . وقد قدم Corbin عرضاً مفيداً جداً عن الراث السيناوي في الشرق وتناقضه مع السيناوية اللاتينية في كتابه Avicenna and the Visionary ، ص ١٠١ وما بعدها .

الم اللاتينية، راجع M.A. Alonso فيما يتعلق بترجمات ابن سينا إلى اللاتينية، راجع M.A. Alonso في — 40 «Revista في «Ibn Sins y sus primers influencias en el Mundo Latino ((١٩٥٣) ٥٧-٣٦: ١ ، del Instituto Egypcio de Estudios Islamicos «Notes sur les traductions médiévales في مقال M.T. D'Alverny, منال Archives d'Histoire Doctrinale et Litteraire du Mo- في طاكم كان ماكانية والمساحدة المساحدة ا

yen Age به ۲۷ -۳۳۷ - ۳۰۸ (۱۹۰۲) ، وفي ذيل الصفحة ۳۴ من هذا الموضوع المقال، أوردت M.T. D'Alverny ، التي تعتبر الحجة الأولى في هذا الموضوع والتي ما زالت تعد منذ أمد نشرة كاملة لآثار ابن سينا في اللاتينية ، أسماء آثار أخرى لها شخصياً تتناول هذا الموضوع ، كما ذكرت مقالات H. Bedort . S. Pines .

ولدراسة عامة لترجمات النصوص العربية إلى اللاتينية ، فإن المرجع الذي Die Europâischen: M. Steinschneider ما زال أفضل المظان ، هو كتاب R. Walzer المنافقة و المعاند المعاند المعاند و المعاند المعاند و المعاند

الرسالة ونشرتها M.T. D'Alverny بعنوان الرسالة ونشرتها M.T. D'Alverny بعنوان الدي بعنوان المدين المد

Notes et textes sur L'avicennisme في R.de Vaux (الجمع R.de Vaux (المعللات المعللات المعلات المعللات المعلات المعلات المعللات المعللات المعلات المعللات المعللات المعللات المعلات المعلات

وللإطلاع على أثر ابن سينا في العالم اللاتيني والمدارس المرتبطة به ، راجع History of Christian ، ف «Graeco-Arab Influences» ، في E.Gilson الحزء السادس، الفصل الأول ؛ وLes Archives ، في sources gréco-arabes de l'augustinisme avicennisants

(۱۹۲۹) الرجع الذكور، Pourquoi Saint Thomas a critiqué Saint Augustine) الرجع الذكور، Avicenne et le point de départ de Duns و (۱۹۲۹) ۱۲۷ - ۱ : ۱ المحافظة الله المحافظة الله لا K. Foster, O.P. وارجع أيضاً إلى Scotus وارجع أيضاً إلى Thought in the 13th Century» أي نشرة Wickens أي نشرة Avicenna ... وما يعلما . وما يعلما ... (Corbin من المعلما المعلما

٩٨ – كان الأطباء المسيحيون عادة أرق شعوراً نحوه منهم نحو ابن رشد ،
 كما تمكن ملاحظة ذلك في المعاملة المعتدلة التي تلقاها في الكتاب المجهول مؤلفه ،
 De Erroribus Philosophorum .

٩٩ أــ لأن مسألة والمعرفة العقلية ، كما بين Gilson بمهارة ، ولبست الاستون العرفة العقلية ، كما بين Pourquoi saint Tomas a critiqué ، إلا قضية كوزمولوجية خاصة ، حاصة ، saint Augustine ، ص ٩٢ .

P.Duhem --- 1۰۰ في دراسته الكبرى ، P.Duhem في دراسته الكبرى ، P.Duhem ( الجزء الرابع ، ص ٣١٧ وما بعدها ) ، يشرح إلى أي حد كان الانقلاب الفلكي يستلزم تغيير آ في الموقف الروحي والديني تجاه الكون ويتضمن نفي التقديس .

الكون بكامله كان متصلاً بعلم الكون وعلم الملائكة، يقول Corbin : ولكن علم الكون بكامله كان متصلاً بعلم الملائكة . ورد الثاني كان يعنى زلزلة قواعد الأول ، وهذا هو بالضبط ما أفاد أغراض الثورة الكبرنيكية . وهذا ، نشاهد اتفاقاً بين علم الكلام المسيحي والعلوم الوضعية من حيث الغاء امتياز الملائكة وعالم الملائكة في خلق الكون . وعندئذ لا يعود عالم الملائكة ضرورياً بالضرورة الميتافيزيقية ويصبح نوعاً من الكماليات في الخلق ويصبح وجوده محتملاً إلى حد ما ه . Avicenna ، ص ١٠١ — ١٠٢ .

۱۰۲ ــ لقد عالجنا هذه المسألة معالجة وافية في دراستنا لعلم الكون السيناوي في ...Introduction ؛ راجع أيضاً مقدمة H.A.R. Gibb لذلك الكتاب .

به ١٠٣ ــ تروى قصص كثيرة عن ابن سينا في إيران وآسيا الوسطى والعالم العربي ، في لغة عامية . فقد احتل مكانه في الضمير العام بكل تأكيد حتى عند العامة ، كبطل شعبي هيمن علمه وحكمته على قوى الطبيعة .

ċ.

## ٢ -- السهروزدي والإشراقيون

ا س فيما يخص مبادىء هذه المدرسة وأثرها راجع الكتاب الأساسي اللي المدرسة المدرسة وأثرها راجع الكتاب الأساسي اللي المدرسة في المدرسة ال

The Caliphate 'T.N. Arnold المحافظة الفرة، راجع المراقة الفرة، راجع المراقة الفرة، راجع المراقة الفرة، راجع المراقة المانة المرقة الفرة المرقة المانة المرقة المانة المرقة المانة المرقة المانة المرقة المرق

(۱۹۳۰ کبردج ) The Lands of the Eastern Caliphate Strange Introduction à l'histoire de l'Orient musulman ' J. Sauvaget '

(باريس، ١٩٣٤) . أما بالنسبة إلى الأهمية الخاصة للنفوذ السياسي للشيعة والسنة في العناية بالفنون والعلوم، فراجع تمهيد السيد حسين نصر في كتاب، -Introduc

-tion to Islamic Cosmological Doctrines

٤ -- خصصت الغزائي دراسات عديدة في اللغات الأوربية . وعليه فشهرته أوسع بكثير من غيره من معظم الحكماء المسلمين . ولهذا ، صممنا على ألا نخصص له فصلاً في هذا الكتاب . ومع أن بعض المحافل تعتبر الغزائي إلى حد بعيد معياراً لصحة عقيدة الصوفيين الآخرين ، فلا شك في أنه واحد من أعظم الشخصيات الإسلامية شأناً ؛ فقد وضعته يد الفدر في تلك اللحظة الحاسمة من التاريخ الإسلامي التي قييض للترعة العقلية فيها أن تنحسر وللتربة أن تُهيأ لمبادىء السهروردي وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزائي وعقائده وأثره ، راجع ، M. Asin وابن عربي الحكمية . فيما يخص حياة الغزائي وعقائده وأثره ، راجع ، La espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano

(مدرید و غرناطهٔ ، ۱۹۲۱ – ۱۹۲۱) ؛ و Carra de Vaux و (۱۹۹۱ – ۱۹۳۱) (باریس ، ۱۹۹۰) (۱۹۹۰ باریس ، ۱۹۹۰) (۱۹۹۰ باریس ، ۱۹۹۰) La pensée de Ghazzali فی A.J. Wensink و La notion de certitude selon Gazali dans ses origines فی ۴. Jabre و (۱۹۵۹ ، باریس ، ۱۹۵۹ ) (۱۹۵۹ ) psychologiques et historiques

ه سلقد كان من نتائج ترجمة هذا الكتاب إلى اللاتينية أن اعتبر الغزالي Al gazel باللاتينية) لدى القديس توماس الاكويني ومدرسيين آخرين كفيلسوف مشائي. إن «المقاصد» في الواقع يكاد يكون ترجمة حرفية لأثر ابن سينا دانشنامه علائي من الفارسية إلى العربية. ولما كان الأصل صعب التناول إذ كان المحاولة الأولى لكتابة الفلسفة الأرسطوطاليسية بالفارسية ، فقد جاءت الترجمة العربية للغزالي في غاية الوضوح . وربما كان ذلك السبب الأساسي لشيوعه العظيم لدى الحمهور .

٣ -- ينتقد الغزالي الفلاسفة في عدد من النقاط التي يعتبر ثلاثاً منها أساسية ؛ وهي إنكار البعث الجسماني ، وهي إنكار البعث الجسماني ، المينة جميعاً في القرآن بوضوح . ارجع الى W. Montgomery Watt ، في المينة جميعاً في القرآن بوضوح . ارجع الى The Faith and Practice of al-Gazzali (لندن ، ١٩٥٣) ، ص ٣٧ وما بعدها .

٧ -- لقد استغاد الأشاعرة مع ذلك من حملة الغزالي على الفلاسفة . ولذا ، فإن انتقاده لهم يمكن أن يعتبر إلى حد ما انتصاراً للمتكلمين أيضاً ، وخاصة أن الظروف السياسية والإجتماعية آلذاك شجعت على انتشار تعاليمهم .

م المنافر المنافر الكبير الذي كان واحداً من أعظم علماء عصره ، يجب أن يعتبر بعد الغزالي أهم النقاد الفلاسفة . لقد ألف التفسير الكبير وكذلك جامع العلوم الذي يدور على سائر علوم زمانه التي كان يلم بها إلماماً واسعاً . إن أهميته في الفلسفة تكمن في نقده وتحليله المقصلين لإشارات ابن سينا التي أجاب عليه خواجه نصير الدين في شرحه للإشارات بعد ذلك بجيل واحد . وبالنسبة للإمام فمخر كما يُدعى في إيران ، راجع : M. Horten ، في المران ، راجع : M. Horten (ليبزغ، ١٩١٢)؛ في العام المنافر كما يُدعى في إيران ، راجع : The Controversies of Fakhr al-Din (ليبزغ، ٢٠١٢)؛ وسيد حسين نصر ، ٢٠١٢ - ١٣١ - ١٩٨٨ المنافر ويزبادن ، ٣٠٨٨ المنافر المنافر (ويزبادن ، ٣٠٨١) ، وسيد حسين نصر ، History of Muslum Philosophy ويزبادن ، ١٩٦٣ المنافر (ويزبادن ، ١٩٦٣) .

٩ - يجب ألا تخلط بين شيخ الاشراق وبين جعهرة مشايخ الصوفية المعروفين

باسم السهروردي ، وخاصة شهاب الذين السهروردي الشيخ الصوفي الشهير الذي قد خلط بينه وبين مؤسس مدرسة الإشراق حتى بعض المؤرخين الإسلاميين. وبخصوص السهرورديين الأربعة المشهورين، راجع Philologika, IX: ا H. Ritter نيجان Die vier Suhrawardi,ihre Werke in Stambuler Handschriften» (۱۹۳۸) ۸۶ - ۲۷۰ : ۲۵ و ۱۹۳۷) و ۲۵ - ۲۵ (۱۹۳۸). ١٠ ــ تجب الاشارة إلى كتابات H. Corbin عن السهروردي وخاصة ترجمة بعض آثاره القصيرة إلى الفرنسية ؛ وكذلك أيضاً Suhrawardi d'Alep, fondateur de la doctrine illuminative (ishraqi) و باریس ، ۱۹۳۹ رطهران، Les motifs Zoraastiens dans la philosophie de Suhrawardi Opera Metaphysica et Mystica للسهروردي في Corbin (١٩٤٦) ، ومقدمتي المجلد الأول ( استانبول ، ١٩٤٥ ) والمجلّد الثاني (طهران ، ١٩٥٢ ) . ويحتوي الجزء الأول منهما على قسم الالهبات في ثلاثة من آثار السهروردي الكبيرة مي التلوُّيحاتُ والمقاوماتُ والمطارحاتُ . ويحتوي الجَزِّء الثاني النَّصُّ الكاملُ للسِّنَّة النادرة حكمة الإشراق والرسالتين القصيرتين في اعتقاد الحكماء وقصة الغربة الغربية . أما الجزء الثالث الذي سوف ينشر قريباً إنشاء الله ، بالتعاون بين Corbin ومؤلف هذا الكتاب ، فيتضمن المجموعة الكاملة للآثار الفارسية .

11 — لقد وجه العلماء العرب حديثاً بعض الاهتمام إلى السهروردي ، جاء في أغلبه نتيجة لانتشار ثمرات بحث Carbin في الأقطار العربية ، مما يتمثل في كتاب سامي الكيالي ، السهروردي (القاهرة ، ١٩٥٥) وكتاب حي بن يقظان لابن سينا وابن طفيل والسهروردي، لأحمد أمين (القاهرة ، ١٩٥٢) ، وأقسام خصصت السهروردي في كتاب ه في الفلسفة الإسلامية ، من تأليف ابراهيم مدكور (القاهرة ، ١٩٤٧) ، وشخصيات قلقة في الإسلام لعبد الرحمن بدوي (القاهرة ، ١٩٤٧) ، الذي يشتمل على الترجمة العربية لكتاب Corbin الموسوم بدوي القاهرة ، ١٩٤٦) ، الذي يشتمل على الترجمة العربية لكتاب Suhrawardi d'Alep المشار إليها آنفاً .

أما في ايران فقد طبع كتابه حكمة الإشراق مع شروح وتعليقات مختلفة طبعة حجرية أثناء القرن الماضي . وكان دائماً متناً أساسياً في المدارس ، كما طبعت طائفة من رسالاته الفارسية ، باشراف مهدي بياني وعسن صبا . هناك أيضاً كتاب على أكبر دانا سرشت الموسوم : أفكار السهروردي وملا صدرا (طهران ، على أكبر دانا يتناول بعض أفكار السهروردي الأساسية . راجع أيضاً لسيد حسين نصر مقال Suhrawardi في كتاب History of Muslim Philosophy في كتاب Suhrawardi في كتاب بالكتاب بهنو يتناول كثيراً من المادة المشروحة في هذا الكتاب .

إن أهم ما كتب عن هذا الموضوع باللغات الأوربية قبل Corbin ، والذي يحتوي بعضه على تأويلات مغلوطة رغم كون أصحابه من أهل الكفاءة من العلماء ، والمعلى على أثر La Philosophie illuminative d'après ( Carra de Vaux بشتمل على أثر Suhrawardi في Suhrawardi Asiatique في Suhrawardi Die Philosophie der Erleuchtung nach Suhrawardi Magtoul ل M. Horten ( هالي، ١٩١٢ ) ، والنص الأصلي والترجمة الانكليزية لعدة من رسائل السهروردي بقلم O. Spies .

١٢ ... نقصد بالثيوصوفيا Theosophy (التأله) ذلك الشكل من الحكمة الذي ليس بفلسفة ولا بكلام ، وإنما هو معرفة الأسرار الإلهية التي يدل عليها المعنى الأصلي لهذه الكلمة قبل أن تفرغ من أي معنى لدى الحركات الروحية العصرية

الرائقة .

١٣ ... إن أوثق المصادر لسيرة السهروردي هو نزهة الأرواح وروضة الأفراح. وهو تاريخ للفلسفة ألفه تلميذه شمس الدين الشهرزوري، وهو من أهم المفسرين لآثاره . والنص العربي الأصلي لهذا الكتاب لم يطبع بعد وإنما نشرت له ترجمة فارسية على بد ضياء الدين دُرِي في طهران سنة ١٣١٧ (١٩٣٨) . كما توجد أيضاً ترجمات لحياة السهروردي في آثار Corbin ، المنتوه بها سابقاً .

14 - لقد اعتمد Corbin تقسيماً مشابهاً قائماً على أربع طبقات من الآثار . وقد تتبعناه جزئياً وإنما مع بعض الإختلاف . راجع مقلمة Opera Mctaphysica et Mystica ، الجزء الأول ، ص ١٦ وما يليها . وفي سبيل تحقيق نشر آثاره كاملة ، قدم L. Mssignon أيضاً تقسيماً مؤقتاً الآثار السهروردي في كتابسه Recueil de textes inédits concernant l'histoire de la mystique en pays d'Islam (باریس ، ۱۹۲۹) ، ص ۱۱۳ .

١٥ - عَيْنَ القضاة ، الذي يشبه بجرى حياته مجرى حياة الحلاج والسهرور دي ، إذ لقي الموت المفجع في سن مبكرة ، هو أحد الصوفيين الهامين في العصور اللاحقة . وتشابه عقائده من وجوه عدة عقائد السهروردي ، وإن لم يكن حكيماً ، بل كان صوفياً محضاً بني على قاعدة من الثقافة الفلسفية . ويعتبر كتاباه زبدة الحقائق والتمهيدات اللذَّان طَبِّعاً حديثاً على يد عفيف عسيران (طهران ، ١٣٤٠) من أكثر النصوص أهمية بالنسبة للعقيدة الصوفية قبل ابن عربي .

الآن لم تكتشف مخطوطة لهذا الشرح . الآن لم تكتشف مخطوطة لهذا الشرح . الآن لم تكتشف مخطوطة لهذا الشرح . الا ــ يكتب السهروردي في أول قصة الغربة الغربية : إن ابن سينا

قد سعى إلى منابع حكمة الإشراق ولكنه لم يوفق في اكتشافها تماماً . ارجع إلى Opera... ، H. Corbin

١٩٠ – مخطوطة وكلمة التصوف واستابول كتبخانة راغب باشا رقم الده motifs Zoroastiens dans la أيضاً الده الده ورقة ١٤٠٧ به وراجع أيضاً H. Corbin philosophie de Suhrawardi ومقدمته على مجموعة في الحكمة الإلهية ، نشرة جمعية المستشرقين الألمان (استنبول ، ١٩٤٥) بعنوان الحكمة الإلهية ، نشرة جمعية المستشرقين الألمان إستنبول ، ١٩٤٥) بعنوان العقائد الأساسية السهروردي ، وعندما ينشر نشراً نقدياً ويطبع سيكون لائقاً للدراسة الدقيقة . ومما يستحق التنويه به أن هناك شرحاً له كتبه محمد على الأصفهاني المعروف بعلي الحزين ، وهو حكيم إيراني في القرن ١٢ (١٨) ، عمد على الأصفهاني المعروف بعلي الحزين ، وهو حكيم إيراني في القرن ١٢ (١٨) ، وقد ذهب إلى بنارس ليقضي آخر أيامه هناك ، ودفن بالفعل في تلك المدينة . ويرقى معظم الصوفيين في بنارس اليوم بأصلهم إليه . ولكن يبدو أن شرحه الذي ويرقى معظم الصوفيين في بنارس اليوم بأصلهم إليه . ولكن يبدو أن شرحه الذي

٢٠ يبين السهروردي عقيدته في كلية الحكمة الدينية بكل صراحة في الكتاب السادس للطبيعيات من المطارحات . إرجع إلى H. Corbin في Opera
 الجزء الأول .

النوبات التاويجات؛ كر هذا المنام في القسم الخامس والخسين من إلهيات التاويجات؛ وأيضاً عند Corbin في Corbin في Corbin من ١٩- ٢٩ من ١٩- ٢٩ من المعتمل المستمل المستمل المستمل المستمل المستمل المستمل المستمل وترجمة كتاب شوق المستمام في معرفة رموز الأقلام، لابن وحشية (لندن ، ١٨٠٦) ص ١٠٠ و أيضاً ... Corbin المعلومات التي لخصناها هنا .

H. Corbin - ۲۳ ، في Opéra ، الجزء الثاني ، ص ١٠ - ١١ .

٢٤ -- نفس المرجع .

٢٥ ... أصبحت هذه الصفة لقباً لسلسلة من الحكماء في إيران منذ ذلك الحين .
 كما أطلق على ملا صدرا الحكيم الصفوي العظيم لقب صدر المتألمين .

77 — اليمن لغة " تفيد اليمين أيضاً ، فتفيد المعنى العام لمشرق الأنوار ، إذ وقف الإنسان متجها إلى الشمال فالبد اليمنى هي التي تشير إلى الشرق . لقد عرفها المؤلفون المسلمون بالجانب الأيمن الموادي الذي سمع منه موسى صوت الله في سينا ، وأيضاً بحكمة سليمان، ومن ثم الحكمة القائمة على الوحي والإشراق . ويقابل بعض المؤلفين مثل الميرداماد الحكيم الصفوي المعتبر الحكمة اليونانية أو الحكمة اليونانية أو الحكمة القائمة على الإشراق . وهنا يمكننا أن ننوه بالدور الهام الذي لعبته اليمن عند طائفة الله اليمن عند طائفة الله اليمن عند المؤلفات المؤلفات المؤلفة ، وعلاوة على ذلك ، فإن المهادة المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في بعض الروايات، هاجر إلى اليمن عندما رأى أن المؤلفة ، كما جاء في المؤلفة ، كما جاء أن المؤلفة ، كما بالمؤلفة ، كما بال

٢٧ – لقد تناولنا هذه المسألة العويصة باسهاب ، إذ كانت محور الجدل في المدارس المتأخرة في إيران ، وذلك في الفصل الخامص بالسهروردي في of Muslim Philosophy

فيما يخص وضع ملا صدرا تجاه هذه المسألة وآرائه في اصالة الوجود ، الاجع إلى السيد حسين نصر في مقال ، مقال ، His Life ، المعرف السيد حسين نصر في مقال ، Doctrines and Significance عجلة Indo-Iranica عجلة Doctrines and Significance ( ديسيمبر ١٩٦١) ، ومقدمة كتاب وسيه أصل ، (أي الأصول الثلاثة ) لملا صدر ( طهران ، ١٩٤٠) . يراجع أيضاً السيد أبو الحسن القزويني في وزندكي صدر المتألمين شيرازي وبحثي درّحركت جوهري ، (أي حياة صدر المتألمين المعرفات في الحركة الجوهرية ) ، الذي ترجم إلى الانكليزية بعنوان The الشيرازي وبحث في الحركة الجوهرية ) ، الذي ترجم إلى الانكليزية بعنوان Life of Sadr al-Muti'allihin Shirazi and a Discussion of Motion in الدين محمد بن ابراهيم شيرازي مجدد فلسفة اسلامي درّ قرن ١١ (١٧) ، المترجم إلى الإنكليزية بعنوان , عادد فلسفة اسلامي درّ قرن ١١ (١٧) ، المترجم الى الإنكليزية بعنوان , the Renewer of Islamic Philosophy in the IIth/17th Century والمقالان بالإنكليزية والفارسية من كتاب وبادنامه ملا صدرا ، ( ذكرى ملا

صدرا) ، (طهران ، ١٣٤٠) ، ص ٧ - ٢١ و ٣٤ - ٣٤ على التوالي . وهناك بعض أعلام المدرسة الإشراقية من المتأخرين ، كالحكيم الإيراني المعاصر للسيد محد كاظم عصار ، الذي يقول بأن النور في عقائد السهروردي هو الوجود في لغة ملا صدرا . وهكذا يقول أنه ليس هناك فرق أساسي بين المدرستين من هذه الناحية . كما أن M. Horten قد اكتشف هذه النقطة أيضاً وعالجها في دراساته عن ملا صدرا والسهروردي .

٢٨ – هذه الفقرة من حكمة الإشراق قد اقتبست عن الترجمة الانكليزية
 التي قامت بها M. Smith في Readings from the Mystics of Islam (لندن ،
 ١٩٥٠) ، ص ٧٩ .

٢٩ -- توجد هذه الفكرة أيضاً في الفكر المسيحي للقرون الوسطى ، فقد كانت طبقات الرهبان تقوم على أساس طبقسات الملائكة . كما أن هناك تشابهات عدة بين علم الملائكة ، كما وضعه السهروردي وكما جماء في تشابهات عدة بين علم الملائكة ، كما وضعه السهروردي وكما جماء في المابهات عدة بين علم الملائكة في العصور الوسطى اللاتينية .

ويستعمل السهروردي أيضاً اسم الملاك المزدائي أو الاقبال والقوة السماوية خيرة ، ( وفي الفارسية المقديمة خيرة ، ( وفي الفارسية المقديمة فيرة في المخاص والنور الذي يتلقاه حكماء الإشراق . (Farrah للدلالة على الجلال المخاص والنور الذي يتلقاه حكماء الإشراق . راجع H. Corbin ، في ...Opera ، الجزء الثاني ، من ٣٧ – ٣٥ ، و Les .

٣١ -- هناك على أية حال تشابه عميق بين علم الملائكة الزرادشي ونظيره في الأديان السامية ، إلى حد أن البعض ذهب إلى أن علم الملائكة اليهودي مقتبس عن الزرادشي . أما بالنسبة إلى علم الملائكة الإسلامي المستمد من القرآن ، والذي له نظائر في النظام اليهودي ، فارجع إلى F.Schuon ، في ١٩٥٠ ) في الفصل المعنون eal-nurs .

٣٢ ــ الجوانب الثلاثة التي نوه بها ابن سينا هي : ادراك العقل لواجب الوجود كواجب ، ولذاته كمكن ، ولذاته أيضاً كواجب بشيء آخر خارج عنه . راجع

الفصل السابق عن ابن سينا .

٣٣ ــ نلاحظ أن السهروردي يستعمل بعض الكلمات الزرادشتية ، ولكنه
 يربط بينها وبين الاصطلاحات القرآئية المتعارفة .

٣٤ ــ يجب ألا يخلط بين ذلك وبين اصطلاح ؛ الأمهات ؛ المستعمل لدى الفلاسفة المشائيين بمعنى العناصر الأربعة : النار والهواء والماء والتراب ، التي تتولد منها المملكات الثلاث .

Opéra... في باب هذا النمط من علم الملائكة ، راجع H.corbin في .... Opéra... الجزء الثاني ، ص ١٢٥ وما يليها .

٣٦ ــ يبلغ هذا التوفين أوج دلالته وأهميته في تفكير بعض حكماء الشيعة المتأخرين ثمن دمجوا الحكمة الاشراقية بالتشيع .

الإشراقيين من الإشراقيين المهوم الجميل لذى السهروردي وكثيرين من الإشراقيين المعلام المهوم المؤدكي الملأ الملائكي الذي يعرف باسم Farahvashis والصوفيين، يشبه جداً المفهوم المؤدكي الملأ الملائكي الذي يعرف باسم المفهوم المؤدكي الملأ الملائكي الذي يعرف باسم R. C. Zaehner و Zoroastrian Studies ، و Jackson الحد منها نهائياً . إرجع الحد منها نهائياً . إرجع الحد منها نهائياً . إرجع المحد المعلم المعرب و المعرب ال

ينبغي ألا يتبادر إلى الذهن مع ذلك أن السهروردي يحصر الاتحاد النهائي بالمستوى الملائكي ، عوضاً عن الأخذ بالإتحاد بالذات الالهية . ففي رسالة صفير سيمرع (طهران ، كتانجانه مللي ، مخطوطة رقم ١٧٥٨ ، ص ١١ - ١٧) يقسم أولتك الذين اكتسبوا المعرقة الشهودية إلى خمسة فرق : أولئك الذين يقولون لا إله إلا الله ، وفوقهم أولئك الذين يقولون لا هو إلا هو ، ثم لا أنت إلا أنت ، ثم لا أنا إلا أنا ، وأخيراً أولئك الذين حققوا الاتحاد الأعلى ويقولون : وكل شيء هالك إلا وجه الله ع

۳۸ – حول الطبيعيات ، إرجع إلى Hi. Corbin ، في Opera... ، الجزء الثاني ، ص ۱۸۷ وما يليها .

٣٩ -- فيما يتعلق بعلم النفس لدى السهروردي ، راجع نفس المصدر أعلاه ،
 ص ٢٠٣ وما يليها .

بعتقد السهروردي أيضاً بوجود عالم خيال منفصل ترحل إليه النفس لتكتسب الصورة التي تظهر بعد ذلك في المخيلة الإنسانية . هذا العالم الأوسط الذي يسمى أيضاً عالم والصور المعلقة ، أو عالم والمثال ، ، يتوسط بين العالم المحسوس

وعالم وأرباب النوع؛؛ وهو يؤدي دوراً أساسياً في حل عدة مسائل، مثل المخلق والمعاد ، في عقائد كل من السهروردي وابن عربي وملا صدراً . إرجع إلى ، L'imagination créatrice dans le soufisme d'Ibn Arabi في H. Corbin (باريس ، ١٩٥٨) ، الجزء الثاني .

Opera... ، H. Corbin - ٤١ ، الجزء الثاني ، ص ١٧٥

لاع ـــ المعاد لدى السهروردي كما بحثه وعدله ملا صدرا في شروحه على الجزء الأخير من حكمة الإشراق قد عولج في مقال مفصل لـ H. Corbin سوف يظهر في الكتاب Commemoration Volume of Mulla Sadra ، الذي تعتزم طبعة قي الكتاب بكلكتا .

14 - لقد اخترت هذه الرسالة المعينة لأن لها ترجمة وشرحاً حسناً بلغة أوروبية . راجع P.Kraus و P.Kraus في مقال -Ie bruissement de l'ai في Journal Asiatique ، يوليو -- سبتمبر ١٩٣٥ ، مس ١٩٣٠ . ٨٢ - ١

L. Massignon 'Salman Pak et les prémices spirituelles — الماديس ، ۱۹۱٤) de l'Islam iranien

قطب الدين ، هذا التقارب الندريجي بين مدرسي ابن عربي والسهروردي عن طريق قطب الدين ، هذا التقارب الذي بلغ أوجه في ملا صدرا . كما يجب أن نضيف هنا أن دراسة النور وظواهره الطبيعية قد احتلت مكانة هامة في أوساط أتباع المدرسة الإشراقية . ولعله لم يكن من باب الاتفاق أن أول تعليل صحيح في القرون الوسطى لقوس قرح يرد في شرح كال الدين الفارسي على كتاب المناظر لابن الهيثم ، فكمال الدين هذا كان تلميذ قطاب الدين الشيرازي ، بحسب أقواله هو ، واستمد هذه النظرية من أستاذه .

الصفوية باللغات الأوروبية قبل بحوث الوحيدة الجديرة بالتنويه والتي أجريت عن المدرسة الصفوية باللغات الأوروبية قبل بحوث Corbin هي التي قدمها M. Horten الله نشر ، علاوة على دراسته عن السهروردي المشار إليها آنها ، كتابين عن ملا صدرا ، Das philo ، كتابين عن ملا صدرا ، Das philo ، و Ophilo ، و Ophilo ، الرجع ) sophische System von Schirazi (x640) ، ارجع

أيضاً ال Comte de Gobineau في Comte de Gobineau أيضاً الجزء الرابع من كتاب (١٩٢٣). وهناك أيضاً الجزء الرابع من كتاب (عماد مختلفين) dans l'Asie centrale نبط (باريس ، ١٩٢٣). حيث يرد ذكر علماء مختلفين Literary History of Persia, E.G. Browne في هذا العصر وإن كان ذلك من وجهة النظر الأوربية ، كما يتوقع المرء في مثل الكتاب. وكتاب محمد اقبال Pevelopment of Metaphysics in Persia في الرغم من (نلدن، ١٩٠٨)، الذي ترجم أخيراً إلى الفارسية، هو كتاب له قيمته على الرغم من بعض الأخطاء ، بما في ذلك نسبة ظهور البابية إلى مدرسة ملا صدرا . والحقيقة أن الباب كان تلميذ مدرسة الشيخ أحمد الاحسائي الذي كتب شرحاً مناقضاً لأحد كتب ملا صدرا . راجع مقالنا بالفارسية وآششائي با ملا صدرا ، ومن وسرت وربين وأي تعرف على ملا صدرا في الغرب) ، في ذكرى ملا صدرا ، ص و ١٩٠٠ . ومقال المير داماد وأتباعه ، ارجع لى H. Corbin ، في مقال (أي تعرف على ملا صدرا في المير داماد وأتباعه ، ارجع لى AMélanges Louis Massignon وسيد حسين نصر في Of Ispahan (دمشق ، ١٩٥٦) ، وسيد حسين نصر في of Ispahan المير و المنافقة المير و الم

٤٩ -- فيما يختص بأهمية نهج البلاغة بألنسبة لمدارس الحكمة المتأخرة والترابط العام بين الفلسفة والحكمة والتصوف وبين التشيع ، إرجع إلى محمد حسين طباطبائي في ومنصاحبات أستاذ طباطبائي با برفسور هاذري كربان درباره شيعه ، (محادثات الأستاذ الطباطبائي مع البروفسور هنري كربن بصدد الشيعة) ، الكتاب السنوي لمكتب التشيع ، رقم ٢ (قسم -- ١٣٣٩) ، ص ١١٩ وما يلهها.

The Development فيما يتعلق بالسيز واري، إرجع إلى محمد اقبال في The Development من مدر المعمد اقبال في of Metaphysics in Persia والقصل الخاص بالسبز واري في History of Muslim Philosophy ، بقلم السيد حسين نصر .

العامة وخاصة على الرغم من أن الطريق الذي سلكته الفلسفة الإسلامية وخاصة على المدارس الإلهية المتأخرة إلى الهند لم يصبح أكيداً بالضبط بعد ، فإن مدى تأثير عقائد السهروردي وملا صدرا يمكن أن يقاس بعدد الشروح والتفسير ات الي كتبها مسلمو الهند على آثارهما ، وبعدد مخطوطات هذه الآثار الموجودة في مكتبات الهند ، مثل مكتبة رضا في رامبور ، وخدا بتخش في باتنه ، وبأثرهما على التآليف الهندية المتأخرة في الفلسفة مثل الشمس البازغة ، الذي كان يعتبر على التآليف الهندية المتارآ في المدارس الدينية بشبه القارة الهندية. راجع Tara Chand دوماً متناً فلسفياً مختاراً في المدارس الدينية بشبه القارة الهندية. راجع History of ، في كتاب Growth of Islamic Thought in Indias,

Philosophy East and West الجزء الأول ص ١٤-٤١٥ وصفحة ٥٠٥ خاصة. وما زالت عقائد السهروردي وملا صدرا (وخاصة الأخير) تدرس في المدارس الإسلامية بالهند، وعلى وجه الخصوص في المدارس الشيعية، كدرسة لكنو ورامبور، ولو أنها فقدت عدداً من خيرة أسائدتها منذ ١٩٤٧، بسبب فقدان الموقوقات وعدم توافر الكتب العربية والفارسية. إرجع إلى وأبو محفوظ معصومي وفي مقال «Sadr al-Din al-Shirazi» بجريدة المعارمية بي مقال ١٩٤١، ١٩٢١).

٥٢ ـــ أسند الكرمي الأول إلى ومحمود شهاي و المعروف لدى العالم الغربي من خلال مقالته عن الشيعة الاثني عشرية في كتأب Kenneth Morgan الغربي من خلال مقالته عن الشيعة الاثني عشرية في كتأب Islam, the Straight Path والثاني إلى مهدي إلمي قُمُشْسَهي ، المعروف جيداً في العالم القارسي بفضل تفسيره للقرآن وديوان شعره الصوفي وشرحه على فصوص الفاراني وكتابه إلهيات خاص وعام .

أما بخصوص الأساتلة الذين يقومون بتدريس هذه المواد في المدارس ، فتجدر الإشارة على وجه الخصوص إلى السيد محمد كاظم عصار الأستاذ في كل من جامعة طهر ان ومدرسة سيسهسالار ؛ والسيد أبي الحسن الغزويني ، الذي ربما كان المعلم الأكبر الفلسفة التقليدية اليوم والذي يقيم في قزوين حيث يقوم بتربية جماعة صغيرة من التلاملة ؛ والسيد محمد حسين الطباطبائي أعظم أساتلة العلوم العقلية أهمية في قدم ، المركز الحالي الدراسات الشيعية ، وأخصب الحكماء الإيرانيين المعاصرين انتاجاً . إن آثار السيد الطباطبائي تشتمل على الأجراء الثلاثة ، أصول فلسفه ، مع شرح مرتضى منظمهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم فلسفه ، مع شرح مرتضى منظمهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم فلسفه ، مع شرح مرتضى منطبهري ، وعشرين مجلداً في تفسير القرآن باسم والميزان ، وإجابات على أسئلة موجهة الميزان ، قلد ظهر منها أحد عشر جزءاً حتى الآن ، وإجابات على أسئلة موجهة العبدة الجديدة الأسفار ملا صدرا مع شروحه الخاصة آلي تطبع حالياً في طهران . العلبعة الجديدة الأسفار ملا صدرا مع شروحه الخاصة آلي تطبع حالياً في طهران .

## ٣ ــ ابن عربي والمتصوفة

السائم، إن رفض الأغلبية الساحقة من المستشرقين لهذا الجانب الأساسي من الإسلام، كجزء من التراث الإسلامي وعنصر جوهري لعقيدته الصحيحة، هو الذي أبرز الإسلام في نظر الغربيين بصورة جافة وعقيمة مجردة من كل روحية وجمال. وبين القلة المشهورة من العلماء الغربيين الذين سلموا بالأصل القرآني للتصوف يمكن ذكر Margoliouth ، وعلى الخصوص Massignon و المحادث المشهورين الآخرين أمثال Micholson و المحادث المشهورين الآخرين أمثال Arberry و Acin Palacios و Arberry ، قد ذهبوا إلى أن أصل التصوف هندي ، أو أفلاطوني محدث ، أو مسيحي ، أو حتى زرادشي ، وهم بذلك يخلطون إلى حد بعيد بين الصور الظاهرية المستعارة للتصوف وبين التجربة الباطنية والوصول ، الي لا تقوم قط إلا على أساس البركة المنبقة من النبي .

للإطلاع على التصوف كبعد باطني للإسلام، راجع كتاب F. Schuon المفيد،

The Transcendent Unity of Religions ، والمترجم عن الفرنسية على يد P. Townsend ، وخاصة الفصل الثالث ، وكتابه P. Townsend يد D.M. . وخاصة الفصل الرابع ، المترجم إلى الانكليزية على يد D.M. (باريس ، ١٩٦١) ، الفصل الرابع ، المترجم إلى الانكليزية على يد المذاخة والمنافقة في مقال Matheso (نيويورك، ١٩٦٣) ؛ وكذلك R.Guénon في مقال L'Islam et l'Occident, Cahiers du Sud (باريس، ١٥٩ ) ، ص ١٩٩٣) ، ص ١٩٩ .

۲ ــــ إرجع إلى أبي بكر سراج الدين، في مقال The Origins of Sufism، في The Islamic Quarterly ، ۳ ، ۳هـــ ۱۱ (ابريل ۱۹۵۲) ؛ وكذلك ميسرولي الدين، في The Quranic Sufism (دلمي، ۱۹۹۹).

٣ ـــ لم يطلق اسم الصوفي في اللغات الإسلامية. على أتباع التنصوف ، فقد اعتبر ذلك نوعاً من تجاوز حدود اللياقة ؛ فالصوفي هو من حقق المرام وبلغ درجة

الإنحاد التام . وقد جرت العادة على أن يسمى سالك طريق التصوف بالفقير ( التي أخذت منها كلمة Fakir الانكليزية ) ، أو المتصوف بمعنى من تكون له علاقة بالمتصوف ، أو الكلمة الفارسية درويش dervish بالإنكليزية ، وكذلك بعض الأسماء الأخرى المختلفة التي ترتبط بالجوانب المتعددة وللطريقة » .

ع سال كانت الحياة ألروحية عبارة عن طريق أصلاً ، فقد سميت الجماعة الصوفية طريقة، (كما هي الحال في الصوفية الصينية Taoism) أيضاً. وجمع الطريقة طرق ، والسالكون يسمون بأهل الطريقة . فيما يخص الطرق الصوفية ، راجع مقال Massignon عن «Tarika» في Encyclopaedia of Islam ، والكتابين الهامين المعامين المواقع O. Dupont ، تأليف Les confréries religieuses musulmanes (الجزائر ، ١٨٧٩) ، و , المحتال الم

ه ــ هذه العبارة مقتبسة من الرسالة القشيرية المشهورة (القاهر ، ١٩٤٠) ، م ص ٢٠ . راجع أيضاً «The Origins of Sufism» في Islamic Quarterly ( ابريل ، ٢٠٥١) ، ص ٥٨ .

٣ - جرى جدل طويل بين علماء الدين المسلمين كما جرى بين علماء التصوف الغربين ، حول اشتقاق الكلمة صوفي . واختلفت الآراء فيما إذا كانت مأخوذة من الصوف الذي كان يلبسه المتصوفون القدامى ، أم من الصفاء ، أم من الصقف الأول خلف الصف يعنى اصطفاف المصلين، إذ كان الصوفيون يحتلون الصف الأول خلف الإمام ، أم من Sophia البونانية (وهذا أبعد الأصول احتمالاً لأن Sophia تكتب في العربية بالسين عوضاً عن الصاد) ، كما أن هناك أيضاً وجهة نظر بعض العلماء القائلين بأن لفظ صوفي أجل من أن يكون مشتقاً من غيره ، وأن أهميته الأساسية تدل عليها حقيقته من أن أحرف التصوف عددياً مساوية للحكمة الإلهية ، كما الأساسية تدل عليها حقيقته من أن أحرف التصوف عددياً مساوية للحكمة الإلهية ، كما يقتضي علم الحفر . أرجع إلى مقال R. Guénon ، بعنوان islamique ، رقم ا أعلاه .

بخصوص المعاني المختلفة التي فسر بها الاصطلاح و صوفي و ، إرجع إلى «An historical inquiry concerning في مقال ، R.A. Nicholson the Origin and Development of Sufism, with a List of Definitions Journal of في of Terms Sufi and Tasawuf arranged Chronologically» . ٣٤٨ – ٣٠٣ ص ١٩٠٦) من ٣٤٨ – ٣٠٨ ص

٧ - على الرغم من عدم وجود ( تاريخ ) كامل المتصوف ، فقد قامت عاولات عديدة للدراسة المدارس الصوفية المختلفة عبر القرون ، والربط بين

مبادئها وطرقها . وأهم هذه اللواسات في اللغات الأوربية، دراسات Massignon، Essai sur les origines du lexique technique de la mystique musulmane (باريس ، ١٩٥٤) ، الفصل الثالث والخامس خاصة ؛ وأيضاً La passion d'al-Hosayn Ibn Mansour al-Hallaj, martyr mystique de l'Islam (باريس ، ١٩٢٢) ، فهما يحتويان على ثروة من المعلومات المخاصة بالحياة الروحية في القرون الإسلامية الثلاثة الأولى ؛ ومقاله عن التصوف في دائرة المعارف الإسلامية . وكذلك فإن القسم الأول من الدراسة الحديثة ارباریس ، L. Gardet ف G. C. Anawati الربس ، ١٩٦١) ، مخصص لتاريخ التصوف . كما تجدر الاشارة في هذا الصدد إلى آثار العلماء الشهيرين، آمثال R.A. Nicholson وخاصة مقالته الواردة في الحاشية رقم ٣ أعلاه ، Studies in Islamic Mysticism (كبردج، ١٩٢١) ؛ The Idea of Personality ؛ (۱۹۱٤ ، نالله) The Mystics of Islam in Sufism ( كمبردج ، ١٩٢٣) ؛ وترجمته ألمحشآة لكشف المحجرب للهجويري (ليدن ، ١٩١١). إرجع أيضاً إلى M. Asin Palacios في El Islam cristianizado, estudio del sufismo a través de las obras de Aben Les Saints مدريد، ۴. Dermenghem؛ (۱۹۳۱) Arabi de Murcia Studies in Early ن الجزائر ، ۱۹۶۴ ) ؛ و M. Smith ، في musulmans . (١٩٣١ ، نابن ) Mysticism in the Near and Middle East

هناك العديد من تواريخ الصوفيين الهامة ، أو بالأحرى سير وأقوال الأولياء المسلمين ، كتبها الصوفيون أنفسهم . وأشهرها جميعاً طبقات الصوفية السلمي ، و ملية الأولياء الأبي نعيم الأصفهاني ، و تذكرة الأولياء لفريد الدين العطار، و نفحات الأندلس لعبد الرحمن جامي .

وقد خصصت دراسات عديدة بالعربية والفارسية لتاريخ التصوف . ومن العربية منها للطيباوي ، التصوف الإسلامي العربي (القاهرة ، ١٩٢٨) ؛ وجبور عبد النور ، التصوف عند العرب (بيروت ، ١٩٣٨) ؛ وزكي مبارك ، التصوف الإسلامي ، جزءان (القاهرة ، ١٩٥٤) ؛ و البير ن . نادر ، التصوف الإسلامي (بيروت ، ١٩٦٠) . ومن بين الدراسات الفارسية ، دراسة قاسم غنى ، وتاريخ تصوف در إسلام ، (طهران ، ١٩٥٢) ؛ عدة دراسات بقلم بديم الزمان فروز انفر وجلال همائي عن الرومي والعطار وأعلام آخرين من الصوفية .

Essai sur في كتابه Massignon في كتابه الكفاية Massignon في كتابه الأمارة على فيه الكفاية les origines...

٩ -- يكاد هذا الكتاب يكون مجهولاً في الغرب ، ولكنه في عالم الشيعة يحتفظ باعتباره كأحد الوثائق الأساسية للتعاليم الباطنية الاسلامية . ولقد درسه كثير من الصوفيين الذين أخذوا بتعاليم ابن عربي وكتبوا شروحاً عليه .

التوهم ، الذي حققته A. J. Arberry (القاهرة ، ١٩٣٧) ، وكتاب الرعاية ، التوهم ، الذي حققته A. J. Arberry (القاهرة ، ١٩٣٧) ، وكتاب الرعاية ، الذي حققته M. Smith (لندن ، ١٩٤٠) . وهو معروف أيضاً بطريقته في امتحان الضمير . ارجع ال M. Smith في An Early Mystic of Baghdad; a الضمير . ارجع ال M. Smith في Study of the Life and Teaching of Harith b. Asad al-Muhasibi (لندن ، ١٩٣٥) .

11 -- أدّى التشابه بين شطحات البسطامي -- وقد شاع اسمه بكسر الباء (أو بضمها) ولكنه منسوب إلى بسطام وتلفظ في الفارسية بفتح الباء -- وبين بعض عبارات الفيدا الهندية ، إلى قول R.C. Zaehner ، بأصل هندي لمدرسة رالبسطامي الصوفية . إطلع على كتابه ، Mysticism Sacred and Profane ، إطلع على كتابه ، ١٩٦٥ وما بعدها . وعلى الأخص كتابه ١٩٦٥ وما بعدها . وعلى الأخص كتابه ١٩٦٥ مثل (تكون أنت ذاك) ، ص ٩٣ وما بعدها . ولكن العبارات مثل (تكون أنت ذاك) للبسطامي ، أو ، العبارات كلية متأصلة للبسطامي ، أو ، العبل تصلح للدلالة على أي اقتباس تاريخي قط .

هناك بطبيعة الحال كثير من الصوفيين الآخرين ذوي الشهرة في هذا العصر مثل رابعة ، ابن كرًام ، الحكيم الترمذي وأني سهل التستري ممن يستحقون الإشارة الخاصة، ولقد تناولهم كل من Massignon في كتابه ...Essai ، الفصل الخامس ، و Gardet و Gardet في كتابهما Gardet في كتابهما مي ٢٦ وما بعدها .

۱۲ - في باب دراسة الفن والعلوم الإسلامية ، إرجع إلى الفصل الأول من هذا الكتاب .

۱۳ ـــ لقد حقق هذا المرجع الهام عن التصوف الأول R.A.Nicholson (لندن، 1921 ) .

Doctrine of the Sufis ، بعنوان A. J. Arberry کقیق و ترجمهٔ ( کبر دج ، انکلتر ا ، ۱۹۳۵ ) .

۱۰ - نقل الرباعيات إلى الانكليزية R.A. Nicholson في كتابه in Islamic Mysticism

The Persian نوج ال Sardar Sir Jogendra Singh ارجع ال

Mystics. The Invocations of Shaikh Abdullah Ansari of Herat . (۱۹۳۹، ناست )

مدريد (مدريد Abenmasarra y su escuela, Asin Palacios بحث - ۱۷ . بحث ۱۹۱۵ (مدريد الأساسية بالنسبة لعلم الكون ، الكي كان لها أثرها في بعض تعابير ابن عربي .

۱۸ - راجع ترجمة H.T. Gairdner فلما الكتاب (لندن، ۱۹۲۴).

H. في الأسلام ، حققها . H. في الأسلام ، حققها . H. في الأسلام ، حققها . H. Ritter ( استنبول ، ١٩٤٢ ) .

٢٠ سدا الكتاب من أشهر الأبحاث في الفضائل الروحية ، التي تعبر
 وجهة النظر الصوفية عنها . وقد ترجمه وشرحه Asin Palacios (باريس ،
 ١٩٣٣) .

٢١ – نجم الدين المعروف وبوكي تراش (صانع الأولياء) كان له اثنا عشر تلميذاً كبيراً اشتهروا جميعاً كمتصوفة . وهو مؤسس المدرسة التصوفية في آسيا الوسطى ، التي يرتبط بها كل من السّمناني وسعد الدين حمويه ونجم الدين الداية ، والتي اشتهرت على وجه الخصوص العناية التي أولتها لرمزية النور التي استخدمتها للتعبير عن التجارب الباطنية المختلفة للروح . راجع H. Corbin في مقال ديمانات المنابد المن

و تعتبر الطّريقة الذّهبية ، وهي إحدى الطرق الصوفية الواسعة الإنتشار الّي بقيت حيّى الآن ، (ومركزها شيراز) فرعاً من الكُبُسْرَوية .

۲۲ ــ دوره عكن أن يقارن من نواح كثيرة بدور شاتكارا Shankara في الديانة البرهمية .

٣٣ ــ لقد وردت سيرة ابن عربي في جميع التواريخ المعروفة وكتب السير في القرون المتأخرة تقريباً ، مثل نفح الطبيب ، للمقري ؛ وبستان العارفين ، للنووي ؛ وتاريخ الإسلام ، للذهبي ؛ والوافي بالوفيات ، للصفدي ؛ ومرآة الجنان ، لليافعي ؛ والبداية والنهاية ، لابن كثير ؛ والطبقات الكبرى ، للشعراني ؛ وشذرات الذهب ، لابن العساد ؛ وطرائق الحقائق ، لمعصوم عليشاه . وهناك أيضاً سير لابن عربي كتبها بعض من تلاميله حاولوا الدفاع عن أستاذهم ضد الاتهامات الي وجهت اليه من قبل بعض الفقهاء . ومن أقدمها مناقب ابن عربي لابراهيم البغلادي ، الذي حققه صلاح المنجد (بيروت ، ١٩٥٥) مع قائمة للمصادر الخاصة بابن عربي أوردها المحقق في المقدمة .

وأما الكتب التي تدور على حياته في اللغات الأوربية ، فهناك الكتاب الجدير بالذكر له El Islam cristianizado ، Asin Palacios الذي يقتصر على دراسة حياة ابن عربي ومنهج السلوك ، والذي جمع فيه المؤلف التفاصيل اللازمة من المراجع القديمة المختلفة . إرجع أيضاً إلى H. Corbin ، في -L'imagination créa rice dans le soufisme d'Ibn Arabi مس ۲۲ وما بعدها ؟ و. Nicholson R.A. ن مقال "The Lives of Umar Ibnul-Farid and Ibnul-Arabi" ن الذي ۱۹۰۸ - ۲۹۷ م ۱۹۰۸ (۱۹۰۹) الذي ۸۲۴ - ۲۹۷ م ۱۹۰۸ ، الذي يتضمن من شلرات اللهب الخاص بهذين الشيخين . وقد ترجم Asin Palacios بدوره رسالة القدس لابن عربي بعنوان Vidas de Santones Andaluces (مدريد ، ١٩٣٣ ) ، حيث وُصف حياة الشيخ الروحية بكلماته نفسها ، فظهر جانباً من جوانبه غالباً ما ينساه من يقتصر على التعرض لدراسة آثاره الميتافيزيقية . هناك أيضاً بعض الكتب الحديثة بالعربية عن ابن عربي . مثل كتاب ت. عبد الباقي سرور ، ابن عربي (القاهرة ، ١٩٥٥) ؛ وعمر فرُّوخ ، التصوف في الاسلام (بيروت ، ١٩٤٧ ) ، الذي يدور فصل مهم منه على تعييي الدين . ٢٤ أَ الْفَتُوحَاتُ الْمُكِيَّةِ (الْقَاهَرَةُ ، ١٣٢٩هـ) ، الجَزَّءُ الْأُولُ ، صَ ١٥٤ - ١٥٤. وقد ترجمت هذه الفقرة إلى الاسبانية . Asin Palacios ، ني د Corbin ، وإلى الفرنسية El Islam cristianizado . ۳۶ – ۳٤ ص L'imagination creatrice...

٢٥ سقده اشارة إلى الآية ١٢ من السورة ٢٠ ، التي فيها أمر موسى بخلع نعليه . كان لاهتمام ابن عربي بهذا الكتاب المقطوع بأصله الشيعي قيمة بالغة ؛ نظراً للأثر الحائل الذي كان له فيما بعد في عالم التشيع ، والسرعة التي تمثل بها العرفان الشيعي عقائده .

الرجع لى Asin Palacios ، في El Islam cristianizado، ص El Islam cristianizado ، في L'imagination créatrice ، ص د لا ، حاشية رقم ، و H. Corbin ، في L'imagination créatrice ، ص ٣٧ ، حاشية رقم ١٥ .

٢٨ -- في هذه المدينة ، التي ولد فيها ابن عربي وولادة ثانية، ألَّف قبل

رحيله عنها و مواقع النجوم ، ، الذي يحتمل إلى حد بعيد أن يكون كتابه الأول ، حيث شرح المستويات المختلفة للمعنى المتضمن في الفرائض الدينية .

ولها ارتباط وثيق بشخصية الخضر (ع) شخصية هامة في النظام الروحي الإسلامي ، ولها ارتباط وثيق بشخصية الياس النبي الذي رفع إلى السماء ، وبمجموعة القصص ولها ارتباط وثيق بشخصية الياس النبي الذي رفع إلى السماء ، وبمجموعة القصص والأساطير التي تقترن باسمه . إرجع إلى ، rôle transhistorique, Khadiriya, en Islam» بكتاب - rôle transhistorique, Khadiriya, en Islam» - ۲۹۹ ، الجزء الثاني ، ص ۲۹۹ ، الجزء الثاني ، ص ۲۹۹ ، ودر اساته العديدة التي ظهرت على مرَّ السنين في islamiques ، الرجع أيضاً إلى مقالي « al-Khadir» و Ilyas ، بغلم . Encyclopeadia of Islam ، ن Wensinck

ولدراسة أيتونية للخضر، راجع مقال Khadir and the fountain of life, in the tradition of Persian and . (١٩٣٤) ١٨٢ — ١٧٢ من ١٨٢ (١٩٣٤) . Ars Islamica في Mughal arts العدد الأول ، ص ١٧٢ — ١٧٢ فقد تلاقي Mughal arts نقد تلاقي سح سان لابن عربي اتصال بالشخصيات البارزة في زمانه ، فقد تلاقي شخصياً مع بعضهم مثل السهروردي والشاعر الإيراني أوحد الدين الكرماني ، كا راسل آخرين مثل ابن الفارض وسعد الدين الحموية وفخر الدين الرازي . وقد ترجم كتاب ابن عربي إلى فخر الدين، الذي يتصحه فيه بالتخلي عن الدراسات النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد M. Valsan ، في النظرية وبالبحث عن العرفان ، إلى الفرنسية أخيراً على يد ٢٤٢ - ٢٤٢ ( يوليو ... أغسطس وسبتمبر ... أكتوبر ١٩٦١) .

٣١ ــ يقوم المحقق السوري عثمان يحيى منذ السنوات القليلة الماضية ببحوث جدية حول آثار ابن عربي ، وقد وفق بالفعل إلى بعض الاكتشافات الهامة في بعض مكتبات تركيا . أما كتابه المرتقب L'histoire et la classification de بعض مكتبات تركيا ، أما كتابه المرتقب القاء الفوء على هذا الأهمية من حيث القاء الضوء على هذا الموضوع الذي لا يزال غامضاً حتى الآن . (وقد ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٦٤) . الموضوع الذي لا يزال غامضاً حتى الآن . (وقد ظهر هذا الكتاب سنة ١٩٦٤) . ٣٧ ــ الشعر إلى ، كتاب اليواقيت (القاهرة ، ١٣٠٥) ، المبني على الفصلين لا يزال غامضاً من القوصات . راجع Corbin ، في ٣٤٨ وغيرها من القطع التي ص ٩٥ ، حيث ترجمت من كلام ابن عربي هذه القطعة وغيرها من القطع التي تبين كيف (أوحى) هذا الكتاب إليه .

T. Burckhardt J Die Alchemie بالب كتاب كتاب — ٣٣ — راجع في هذا الباب كتاب كتاب Clé spirituelle de l'astrologie ( ألتن ، سويسرا ، ١٩٦٠ ) ، وكتابه أيضاً

musulmane d'après Mohyiddin ibn Arabi (بأريس ، ١٩٥٠) ، الذي يبين كيفية اندماج علوم الكون الإسكندرانية في وجهة نظر العرفان الإسلامي ، وكيف أن الكون الذي يعيش فيه المسلمون أيضاً ، قد أخذ عن الوحي ، واتخذ شكلاً اسلامياً .

٣٤ – طبع الفصوص مرات عديدة بلغته الأصلية (العربية) وأدق الطبعات التي سنرجع إليها من الآن فصاعداً هي طبعة أبي العلا عفيفي (القاهرة، ١٩٤٦). وفيها جمع المحقق فصولاً قيمة من الشروح الشهيرة على الكتاب لإيضاح المتن وقد ترجم بوضوح تام على يد T. Burckhardt ، بعنوان عمورت إلى حد ما بالانكليزية بعنوان مع شروح مفيدة جداً. وللكتاب أيضاً ترجمة بتصرف إلى حد ما بالانكليزية بعنوان . ١٩٢٩) ، بقلم خواجه خان .

لقد كنبت شروح عديدة على الفصوص. وأشهرها شروح صدر الدين القونوي، عبد الرزاق الكاشاني، داود القيصري، عبد الغني النابلسي، بالى افندي وعبد الرحمن جامي، وجميعهم من مشاهير متصوفي القرون المتأخرة. ولا يزال يدرس في العالم الإسلامي حيثما يزدهر التصوف ويجب أن يعتبر المتن في باب العرفان.

إنْ ولوابِح؛ جامي المَرجمة على يد E. H. Whinfield و ميرزا محمد القزويني (لندن ، ١٩١٤) ، هو شرح على الفصوص أيضاً وتلخيص لمبادئه الأصلية

٣٥ ... راجع القصوص ، ص ٤٧ .

٣٦ – لقد بسطت الرمزية العميقة لعنوان هذا الكتاب بسطاً تاماً في مقدمة كتاب La sagesse des prophètes 'Burckhardt'. ص ٦ وما بعدها . ٣٧ – نشرت هذه الكتب الثلاثة مع مقدمة وترجمة مختصرة بالألمانية على يد ٣٧ – نشرت هذه الكتب الثلاثة مع مقدمة وترجمة مختصرة بالألمانية على يد ٢٧ – نشرت هذه الكتب الثلاثة مع مقدمة وترجمة مختصرة بالألمانية على يد ١٩١٨ . ليدن،

٣٨ --- ومع ذلك فإن تفسير القرآن المطبوع باسمه في القاهرة ، هو لتلميذه
 عبد الرزاق الكاشائي .

٣٩ -- لابن عربي عدد كبير من الآثار في كل من هذه الأبواب، حتى ليستحيل اعطاء فكرة عن مدى تآليفه دون تخصيص دراسة مفردة لها .

الندن ، R. A. Nicholson لندن ، الكتاب إلى الانكليزية
 ۱۹۱۱ ) .

L'Eloge du حان ابن الفارض، صاحب المخمرية الشهيرة (راجع Eloge du عظم Vin المعظم المعظم المعلم المعلم

ابن الفارض ذات مرة يستأذنه في كتابة شرح على تاثبته ، فأجابه ابن الفارض أن الفتوحات في حد ذاته شرح لها ، ومؤلفه ليس في حاجة لأن يكتب شرحاً آخر .

قد وضعوا قواميس لاصطلاحاته ، التي أصبحت فيما بعد مصطحلات الصوفين قد وضعوا قواميس لاصطلاحاته ، التي أصبحت فيما بعد مصطحلات الصوفين المتأخرين . وأشهرها على الخصوص اصطلاحات الصوفية للكاشاني شارحه المشهور ، والتعريفات للجرجاني . راجع الجرجاني ، والتعريفات للجرجاني ، راجع الحرجاني ، والتعريفات للجرجاني . وأجع المحرجاني ، والتعريفات للجرجاني . وأبضاً كتاب definitiones theosophi Mohji ed-din Mohammed Ben Ali vulgo (ليزغ ، ۱۸۹۵ ) . وأبضاً كتاب G. Flugel ، تعقيق المحموعة من الاصطلاحات الصوفية الخاصة مع شرح لمعانيها وترجمتها بالفرنسية . مجموعة من الاصطلاحات الصوفية الخاصة مع شرح لمعانيها وترجمتها بالفرنسية .

Asin Palacios في الجزء الثاني المحادر على المخزء الثاني الجزء الثاني المخزء الثاني كتابه Kleinere في مقدمة كتابه El Islam cristianizado من كتابه Schriften... وفي حواشي وملحقات بعنوان (Schriften... ) كتاب حواشي وملحقات بعنوان (Abenarabi الملا عفيفي لكتابه المحالة المحال

\*Nature sait surmonter ، في مقال T.Burckhardt . الرجع إلى T.Burckhardt ، في مقال تعليم المعالية . ۲۴ ، ۲۴ (يناير ، فبرابر nature» في مجلة nature» . ( ۱۹۰ ) . ۱۹۰ )

وفي دراسة مهمة مختصة بعقائد الشيخ عن الدخارة المناس عن المخارة المناس عن المناس المنا

ان كتاب Introduction to Sufi Doctrine ' T.Burckhardt المرجم بقلم D.M. Matheson (لاهور ، ١٩٥٩) ، للو أهمية فاثقة بالنسبة للراسة عقائد ابن عربي . فهو ، وإن كان في الواقع مدخلا للقصوص ، إلا أنه مقدمة للتصوف عموماً ؛ وكذلك ترجمته ومقدمته ، للإنسان الكامل De l'homme (لعبد الكريم الجيلي (ليون ، ١٩٥٣) ، الذي يتناول فيه عقائد ابن عربي تناولاً منظماً أحد الصوفيين العظام في القرون اللاحقة . وهناك أيضاً دراسات عديدة لابن عربي مع ترجمات الآثاره بقلم M.Valsan ، ظهرت في مجلة Etudes Traditionnelles منذ سنة ١٩٤٨ .

13 - يقول ابن عربي عن الفتوحات أنه كسائر كتبه الأخرى لا يتبع المنهج المتبع في كتب الآخرين ، فجميع المؤلفين يكتبون تحت تأثير ارادتهم الحاصة حيى ولوقالوا أن حريتهم تابعة للأمر الالهي أو واقعة تحت الهام ما يتخصصون فيه من العلوم . ومن ناحية أخرى فان المؤلف الذي يكتب تحت أمر الالهام الإلهي يسجل عادة أشياء لا تحت الى موضوع الفصل الذي يتناوله بأية صلة . وذلك قد يبلو في نظر القارىء اللامتدين بمثابة اقحامات متقطعة ، وهي عندي تتعلق بصميم الفصل ، حتى ولو كان ذلك لسبب يجهله الآخرون .

El Islam, Asin palacios; الفترحات الجزء الأول ، فصل ٤ ؛ L'imagination créatrice 'H.Corbin ، ص ١٠٢، و cristianizado

14 - وإن مثل هذه التفرقة (بين الإلهيات والفلسفة) ، قد يبدو بلا أساس بالنسة لمن اعتادوا النظر إلى الإلهيات على أنها فروع من الفلسفة ... وحتى نحدد بوضوح الفرق بين المنهجين المشار إليهما ، نستطيع أن نقول إن الفلسفة تنبع من الفكر ، وهو طاقة فردية بحت ؛ على حين أن الإلهيات ليس لها منبع غير العقل. . The Transcendent Unity of Religions ، F. Schuon

و إن عقيدة إلهية ما عبارة عن تجسد حقيقة كلية في الذهن وإن نظاماً فلسفياً ما هو محاولة عقلية لحل مسائل معينة تطرح علينا ؛ والمفهوم ومشكلة ، فقط بالنسبة Spiritual Perspectives and Human Facts (F. Schuon . المهالة معينة ، D.M. Matheson (لندن ، 1904) ص ١١ .

البراسة هذه المسألة في جوَّ ديني مخالف تماماً ، هو جو البوذية (The Marriage of Wisdom and Method) بمجلة (إجع France-Asie) بمجلة (يناير ســ فبراير ١٩٦١) .

٤٩ ـــ وأن نعيش في الأفكار يعني أن نستبدل دوماً مجموعة من المفاهيم
 مجموعة أخرى . وفي الاستدلال تبلى المفاهيم وتنحل ، دون إمكان استبدالها ،

. 17 : 11

و إن الحقيقة الإلهية هي في نفس الوقت المعرفة والوجود. ومن يحاول الإقتراب من هذه الحقيقة عليه أن يتعور من هذه الحقيقة عليه أن يقهر ، لا الجهل وعدم الوعي فحسب ، بل عليه أن يتحرر من ربقة العلم النظري المحض وما شابه ذلك من المطالب وغير الحقيقية و مما يؤثر عليه . لهذا السبب أكد كثير من الصوفيين بما فيهم أبرز ممثلي العرفان كمحبى اللمين أبن عربي وعمر الخيام ، على أسبقية الفضيلة وحصر الذهن ، على التحصيل الفكري . إن المفكر الحقيقي أول من يدرك الطبيعة النسبية للتعابير النظرية جميعاً . والجوانب المقلية المطريقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحقلية المطريقة تتضمن كلاً من دراسة العقيدة والارتفاع عن ذلك عن طريق الحقيلة المحدس . فلو أن الخطأ استبعد بلقة ، فإن الذهن (وهو في نفس الوقت أداة الحقيقة وبمعنى ما حد من ال لا بد وأن بتلاشي في التأمل الاتحادي ، T. Burckhardt ، ص ١٠٣ .

لا يمكن بعث الحياة في كثير من العلوم والفنون الدينية التي تبدو متخلفة للذهن الحديث ، فتصبح قادرة على إعطاء المعاني المحتواة في الأشكال الدينية التقليدية ، إلا عن طريق تبيّن فحوى علم الرموز .

الفرون الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، الي قام بها علماء مثل A.K. في الفرون الوسطى وعند شعوب ما قبل التاريخ ، الي قام بها علماء مثل Coomaraswamy ، على حقيقة هذا القول الي لا نزاع فيها .

الله المراق المرون الوسطى ، كما قد وضّع H.A. Wolfson بجلاء المراق المرون الوسطى ، كما قد وضّع H.A. Wolfson بجلاء المراق المراق

الفصل الثالث. T. Burckhardt أن Introduction to Sufi Doctrine الفصل الثالث. A.K. Coomaraswamy وارجع أيضاً إلى A.K. Coomaraswamy، أن مقال A.K. Coomaraswamy . ١٩٣٧ ، ٢٥٢ – ٢٤٩: ١٦ ، ١٩٣٧ ، ٢٥٢ – ٢٤٩ . ١٩٣٧ ، ٢٥٠ – عيث نرى أن الأدلة التي قدمها المؤلف تصدق على التصوف تماماً .

L'expéri- في بحثه J. Maritain في كتاب المعلوث الطبيعي J. Maritain و كتاب المعلوث الطبيعي المعدود و المعدو

الفصل F. Schuon في الفصل بعث عميق لهذه المسألة ، راجع F. Schuon في الفصل «Is There a Natural Mysticism » في الفصل التالث ، G.E.H. Palmer ترجمة G.E.H. Palmer ( لندن ، ١٩٥٧ ) ، الفصل الثالث .

نظراً لمعناه الإصطلاح mysticism، نظراً لمعناه المبهم في الانجليزية . فإذا استعمل بمعناه الأصلي ، أي ، فهم الأسرار ، ، المبهم في الانجليزية . فإذا استعمل بمعناه الأصلي ، أي ، فهم الأسرار ، ، وميـز بين معانيه الأخرى (كما يميـز في الألمانية بين Mystik و Mysticismus) ، صبح أن يطلق على التصوف لفظ Islamic Mysticism .

وكتاب الأجوبة وكتاب الألف ، تنسب أحياناً إلى صوفيين آخرين من بينهم البلنباني والسيوطي . ولكنها على أية حال خلاصة لآراء ابن عرني وتمت قطعاً إلى مدرسته . وعلى الرغم من أن الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام بها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام بها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام بها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر للآن ، فلها ترجمة ممتازة بالفرنسية قام بها عبد الهادي في الأصل العربي لم ينشر اللآن ، فلها ترجمة عمارة المال المربي الموربي ا

۷ - في ترجمة Ttanslation of an Arabic Manuscript.. T.H. Weir عربي المنطقة ۱۸۰ - ۱۸۰ ، وفيما يتعلق بالوجود المستقل للمخلوقات ، يكتب ابن عربي : اويستوى وجود الأشياء المخلوقة وعدم وجودها . وإذا لم يكن ذلك كذلك ، فلا بد بالضرورة من حدوث شيء جديد لم يكن (قبلا) في وحدته (تعالى). وهذا نقص ، ووحدته تتعالى عن ذلك علواً كبيراً ! ١١ (نفس المرجع ، ص

. ( \\ \ -- \\ \\ \

٨٥ --- هذا هو المحور الأساسي للفصوص كما نجد في الفصلين الأولين اللذين يلخصان عقائد ابن عربي .

99 — لقد وضح Burckhardt وجهة النظر هذه توضيحاً تاماً في مقدمته لكتاب La sagesse des prophètes ، ص ١٩ -- ١١. إن استعمال الصيغ المتناقضة والبيانات المتقطعة التي تتصل بروح العرب البدوية ، من حيث تأكيدها على الجوالب المتقطعة للأشياء ، يرد تكراراً في كتابات ابن عربي .

٦٠ --- و هو الأول والآخر والظاهر والباطن وهو بكل شيء عليم و، الآية
 ٣ السورة ٥٧ .

٦١ -- لقد نظم ووسع مدى الاصطلاحات: أحدية ووأحدية وغيرهما ، التي استعملها ابن عربي وسواه ، حتى استوعبت وصف جميع مراتب تنزل المبدأ وتعينه ابتداء بالذات المتعالية وانتهاء بدنيا الصور الجسمانية ، جماعة من الصوفيين المتعين إلى هذه المدرسة كالجيلي وجامي .

'Introduction to Sufi Doctrine ن T.Burckhardt ۱۲ – ۱۲ مراجع ۲۲ مین ۲۲ .

77 \_ إن الشهادة في هذا الجانب الثاني نحوّل جميع الصفات الثبوتية جميعاً إلى أمر إلمي، وهكذا وهكذا و لا خير إلا الخير ، وهكذا والحل أمر إلمي، وهكذا وهكذا والحمال الحمال الحمال والحمال والحمال الحمال الحمال الحمال والحمال الحمال الحمال

75 ... وأما الأسماء الالهية ، فهي محدودة عدداً بالضرورة ، لأنها ليست شيئاً آخر غير الصفات وقد حصرت في أنواع أساسية معينة ، ثم وضعت عن طريق الكتب المقدسة كوسائل لاستدرار النعم أو الألطاف التي يمكن التماسها ... T. Burckhardt في Introduction to Sufi Doctrin ، ص ٦٣ .

• Ta mystique musumane في Gardet • Anawati - ٦٠ في جميع اثار ابن عربي تقريباً، ٦٠ لقد عوجلت الجوانب المختلفة للانسان الكامل في جميع اثار ابن عربي تقريباً، كا ان الفصوص يقوم اساسياً على هذا المفهوم و كتا ب شجرة الكون الذي ترجمه مع حواشي A. Jeffery ، في مجلة Studia Islamica (لبدن) ، ١٠ : ٣٠٤-١٠ و معتبر منعاً وليسياً لدراسة عقيدة الكلمة لدى ابن عربي .

القدسى في الاسلام ، مجموعة أقوال النبني ( ص ) الصادرة عن وحي الهي مباشر ينطق الله سبحانه وتعالى فيها بصيغته المتكلم على لسان النبني. وهذا الضرب من الحديث يشبه إلى حد ما القرآن الكريم ، ولو لم يكن جزء منه .

٦٨ سان رمز المرايا مقروناً برمز الانسان الكامل قد الف بينهما محمود التستري
 في وكلشن راز و تلك القصيدة الملهمة التي تلخص هاتين القصيدتين في أبياتها الآتية ،
 بأوضح واجلى عبارات يمكن العثور عليها في الآثار الصوفية :

العدم هو المرآة ، والعالم الصورة ( صورة الانسان الكامل ) ، والانسان كعين الصورة التي فيها يختفي الفرد .

أنت عين الصورةً و ( هو ) نور العين ،

من ذا الذي استطاع أن يرى بعينه ما به الاشياء ترى ٢

( اي ، السين ذاتها ) .

أصبح العالم إنسانا والانسان عالماً .

ولا بيّان أرْضح من هذا .

وهناك ترجمة الكليزية تختلف الى حد ما بقلم E. H.Whinfield ، ي ترجمته المعروفة باسم Gulshan-i Ras, the Mystic Rose Garden ( لندن . 1۸۸۰ ) الفقرات ۱٤٠ -- ۱٤۲ .

19 - إن حروف الألفباء، يعني حروف اللغة القرآئية المقدسة ترمز عند ابن ابن عربي وسواه من الصوفيين الى الأعيان الملكوتيات أو الممكنات التي تجلت في العمالم كما تجلت في القرآن. راجع «Du mystère des lettres» ( باريس ، في La quintessence de la philosophy de Ibn-i Arabi ( باريس ، الجزء ١١ ) ، الجزء ١١ .

٧٠ ــ ، لا تكرار في التجلي ،

فيما يختص بتجدد الخلق في كل لحظة ، الذي يرتبط تماماً بفعل التحقق ومواضيع التأمل Burckhardt 'The erenewing of: النشدة ، راجع creation at each instante ، الفصل Introduction to Sufi Doctrine في creation at each instante ، الفصل الرابع ؛ و H. Corbin ، في . ۱٤٩ وما بعدها .

La sagesse des prophètes في كتابه Burckhardt - بورد Burckhardt الصفحة ١٠٨ ، صورة بيانية تلخص نظام علم الكون الوارد في الفتوحات. إن نظام علم الكون القرآني لدى ابن عربي وغيره من الصوفيين، يقوم أساسياً على آية الكرسي ، سورة البقرة ، الآية ٢٥٤.

٧٢ – لقد عبر كثير من الصوفييين عن علم الكون باصطلاحات رمزية مستمدة

من حروف الألفباء العربية ، أو من الاسماء الالهية ، التي يرتبط معناها الباطني ارتباطاً تاماً بشكلها ، اذا ما كتبت بالحط العربي . مثلا في الفتوحات يجمع ابن عربي بين الرمزية الفلكية وبين علم الاسماء والحروف ، وذلك بان يجعل كل منزلة من المنازل القمرية الثمانية والعشرين مقابلة لحرف من حروف الالفباء الثمانية والعشرين ، وكل كوكب سيار لواحد من الاتبياء ، وكل منطقة من البروج لصفة من الصفة من الصفات الالهية ؛ وعليه ، يصبح العالم و مسلماً و ، وتظهر حركة الأفلاك كعملية ينفذ نور الوجود من خلالها الى العالم كله بواسطة الصفات الالهية ، التراوج بين علمي الكون الإسلامي والهرمسي لدى ابن التي توزع نوره . وهذا التراوج بين علمي الكون الإسلامي والهرمسي لدى ابن عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه Burckhardt عربي قد بحثه بصورة مفيدة Burckhardt في كتابه de l'astrologie musulmane d'après Mohiddin Tha Arabi

La mystique musulmane في كتاب Anawati est gardet ص ٧٣٧ – ٢٣٧، حيث يربط المؤلفان بين هذه التعينات وبين احوال التفكر التي يبلغها المرء عن طريق الدعاء ، كما لخص ذلك ابن عطافة الاسكندري. راجع أيضاً . Burckhardt, Introduction to Sufi Doctrine

• Translation of an Arabic Manuscript... \* T. H. Weir - ۷٤ ... ۸۱۱ ص

٧٥ — هذا القول المشهور أحد الأربعين حديثاً قدمياً ، التي يقوم عليها معظم النظرية الصوفية وتطبيقها ، والتي تحتوي على لب التعاليم الباطنية النبي .

فيما يتعلق بعقائد ابن عربي عن الاتحاد راجع Burckhardt في Introduction في الاتحاد راجع Burckhardt في to Sufi Doctrine الفصل السابع وخاصة الصفحة ٩٤ ، حيث أورد هذا الحنديث وشرح .

٧٧ - الفصوص ، ص ١٠٤٠١ من الدعاء باطنياً ، حتى يصبح دعاء قلبياً ، وحتى كتسب في حال تعقه قوة خلاقة ، أمر أساسي بالنسبة للتصوف ، وقد عالج Corbin يكتسب في حال تعقه قوة خلاقة ، أمر أساسي بالنسبة للتصوف ، وقد عالج وقوة بالسهاب والذكر المصحوب بالتجلي ، عند الصوفيين ، وقوة القلب الحلاقة ، وقوة المتخبلة الحلاقة ايضاً ، في هذه الدراسة القصيرة سوف يفقد شرح المعنى التخيل وعناصر أخرى من عقيدة أبن عربي متعلقة يعلم النفس . هذا الجانب من تعاليمه ، علاوة على كونه قد شرح في آثار Asin Palacios ، قد درسه أيضاً في المحدود طلاقات ( الجزائر ، ١٩٠٥ ) ، الجزء الثالث ( باريس ، و المناب ا

١٩٠٧ ) ، وفي عدة من دراساته الأخرى المخصصة لابن عربي .

إن مغزى الدعاء في كل أشكاله ، واثره في التجلي ، ليوضح أنه مهما قصد بعقيدة وحدة الوجود المتعالية عند ابن عربي، فليس لها أدنى صلة بالتوحيدية الفلسفية (monism) التي كثيرا ما تقرن بها .

٧٩ - الفصوص ، ص ١٢ و La sagesse des prophètes ص ٥٠٠ و كلمة شيت و ان الإنسان اذ ينظر الى المرآة العادية يدرك أنه يستطيع أن ينظر الى سطح المرآة دون ان يرى صورته شخصيا ، أو ينظر الى صورته ولا يرى السطح . وهذا يصدق بالتالي على مشاهدة الله تعالى : فالصوفي يشاهد الله فيما لو لم و ير ٤ ماهيته الشخصية ، في الله ، ولكنه لا و يرى و الله منفصلا . ثم يضيف أن المرآة هي الرمز الأكل للملاقة بين العالم والله ، ومشاهدة الانسان لله . وأن الله خلق المرأة خصيصاً حتى يتمكن الإنسان من ادراك هذه العلاقات التي لا يمكن التعبير عنها على أي وجه اخو .

٨٠ - كثيراً ما يشير جلال الدين الرومي ايضاً الى وحدة الأديان ولديه كثير من القصص في كتاب فيه ما فيه وكذلك في المثنوى، تدل على وحدة المحتوى الباطي لجميم الرسالات السماوية اذا تجاوزنا المستوى الشكلي .

منفصل الأخرى، في عالم منفصل كان بمثابة الديان الأخرى، في عالم منفصل كان بمثابة العالم كله بالنسبة اليه، فلم تكن هناك حاجة كما هي الحال اليوم لتطبيق مبدأ عالمي الرسالة على نظائر معينة و دراسة للتفاصيل. راجع F. Schuon في The Transcendent Unity of Religions ، حيث عوجلت هذه المسألة من جميع وجوهها.

مع من الأشواق (بيروت ، ١٩٦١) ، ص ١٤٠ يجب أن ينظر إلى استعمال كلمة الحب في هذه القرينة وما يشابهها على أنها الجانب المتحقق للعرفان . إن الروحانية الإسلامية في أساسها عرفانية ، ولكنها عرفان يقترن دائماً بالحب ويمثلي، بعبيره . وعندما يقابل الصوفيون الحب بالمعرفة ، فانهم يقصدون بالأول الحكمة المتحققة ، وبالثانية بجرد المعرفة النظرية التي لم تدخل في طور عملي بالأول الحكمة المتحققة ، وبالثانية بجرد المعرفة النظرية التي لم تدخل في طور عملي

مربي ، وحدة الوجود . ولكن ، حتى أعضاء هذه المدرسة (وحدة الشهود) قد عربي ، وحدة الوجود . ولكن ، حتى أعضاء هذه المدرسة (وحدة الشهود) قد «Reconciliation between تأثروا بالحكيم الأندلسي. راجع ميرولي الدين في مقاله Ibn Arabi's Wahdat al-Wujud and the Mujaddid's Wahdat al- ( 1901 ) هي مجلة Shuhud في مجلة Shuhud ، العدد ٢٥ : ص ١٩٥٢ ) مجلة Shuhud.

Corbin اثر ابن عربي في الشرق وأهمية شخصيات المستر الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على الشرق وأهمية شخصيات مثل صدر الدين ، في و تعليقاته وحواشيه و على المستر أيضاً سيدحسين نصر في Introduction to the Se Asl of Mulla Sadra ، راجع أيضاً سيدحسين نصر في تطبع قريباً للمرة الأولى على يد سيدي سليمان . هذه المراسلات سوف تطبع قريباً للمرة الأولى على يد سيدي سليمان . وخشم في سلسلة كتب Institut Franco-Iranien في طهران .

٨٦ - هذه الشخصيات التي ليس لها حظ كبير من الشهرة ، والتي لها أهميتها في الحياة العقلية والروحية اللاحقة في ايران ، قد درست للمرة الأولى في الغرب من قبل Corbin في بعض كتاباته مثل herméneutique Soufie iranienne ، وفي دراسات أخرى جديدة له عن الشيعة ظهرت على مدى السنين في مجلة Eranos Jahrbuch وكتبه المذكورة في الفصل الثاني من هذا الكتاب ، وفي مقاله الأخير عن حيدر الاملى ، الذي ظهر في كتاب Mélanges Massé ، (طهران ، ١٣٤٢)

٨٧ – إن سرعة اندماج عقائد ابن عربي بالتشيع الآثي عشر ، ليطرح المسألة الهامة ، مسألة العلاقة المكنة بينه وبين التشيع ، التي تأمل فيها عدد من الشخصيات الشيعية خلال القرون . من المعروف ان ابن عربي كان سنياً من الناحية الشرعية ، ومع ذلك فقد كتب رسالة عن الأثمة الآثي عشر نالت تقديراً فائقاً لدى متصولي الشيعة ، كما أنه يتحدث في الفصل ٣٦٦ من الفتوحات عن المهدي (ع) وشروط رجعته بعبارات تتفق مع المصادر الشيعية المتداولة . إن التصوف إساسياً يتعالى عن التفرقة بين شيعي وسني الاسلام ، ولكن هناك لدى ابن عربي بالاضافة إلى تلك المبادىء الكلية المعترف بها لدى الباطنيين من شيعة وسنة ، عقائد ذات خصائص شيعية تدور على الامامة وأمور أخرى متعلقة بها ، مما يجعل مسألة علاقاته الممكنة بالتشيم مسألة مستعصية الحل .

Dante القد درس أثر الاسلام وخاصة عقدائد ابن عربي عمل الكسانية الى الاسانية الله Islam and the Divine Comedy به Asin Palacios المترجم من الأسبانية الله الانكليزية بقلم H. Sunderland (لندن ، ۱۹۲۹) ؛ وفيما بعد Il «Libro della Scala» e la questione delle fonti arabo-spagnole أني ، وهذا الكتاب يؤيد في della Divina Commedia (مدينة الفائيكان ، ۱۹۶۹) . وهذا الكتاب يؤيد في منظمه نظريات Asin منظمه نظريات Asin

۸۹ — على سبيل المثال، فقد نشرت شروح على الفصوص منذ عدة سنوات بقلم فاضل التوني أحد الحكماء البارزين اليوم في ايران، تحت عنوان ، تعليقه بر شرح فصوص » ( طهران ، ١٣١٦ ) —

و حول الشيخ النادل و R. Maridont في النادل و Etudes Traditionnelles و R. Maridont الماده الرحمن النادل و R. Maridont في R. Maridont و عبد الرحمن النادل و R. Maridont في الماده و المحد و المحد و المحد و

ومما تجدر الاشارة اليه اهتمام الشيخ العلوى بدراسة الأديان الأخرى والرغبة في التقارب بين الإسلام والأديان الأخرى في وجه المادية والتجددية العصرية اللتين اعتبرهما عدواً مشتركاً لها .

## المحتويسات

• •

|            | , side                                                                                                         |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11         | تقايم                                                                                                          |
| 14         | أفتتاحيسة                                                                                                      |
|            | ١ إبن سينا والفلاسفة العلماء                                                                                   |
|            |                                                                                                                |
| 77         | أسلاف ابن سينا                                                                                                 |
| 41         | ۔ سیرۃ ابن سینا                                                                                                |
| **         | ے <i>کو لغا</i> ت ابن سینا                                                                                     |
| 44         | فلسفة الوجود                                                                                                   |
| 14         | → الفلسفة الكونية وعلم الملائكة                                                                                |
| £3         | العلوم الطبيعية والرياضية                                                                                      |
| 44         | علم ألنفس                                                                                                      |
| 47         | الذين والوحى                                                                                                   |
| 4          | الفلسفة والباطنية ،                                                                                            |
| 77         | حب مدرسة ابن سينا                                                                                              |
|            | ت الحداد الح |
|            | ٢ ـــ السهروردي والإشراقيون                                                                                    |
| ٧١         | الوضع قبل السهروردي                                                                                            |
| ٧٤         | السهروردي : حياته وآثاره                                                                                       |
| <b>V</b> 1 | مصادر حكمة الأشراق                                                                                             |
| ۸۳         | معنى الاشراق                                                                                                   |
|            |                                                                                                                |

| ٨٥    | طبقات الراغبين في العلم                          |
|-------|--------------------------------------------------|
| • •   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            |
| ۸V    | الرمزية الجغرافية                                |
| ۸٩.   | حكمة الإشراق ومبادثها الأساسية                   |
| 44    | نور الأنوار وعلم الوجود                          |
| 40    | الملائكية                                        |
| 44    | الطبيعيات وعلم النفس<br>المعاد والاتحاد الروحاني |
| 1 - 7 | المعاد والاتحاد ألروحاني                         |
| 1 • 4 | أهمتية القصص الرمزية                             |
| 1.1   | التراث الاشراقي                                  |

## 

|      | •                        |  |
|------|--------------------------|--|
| 114  | التصوف                   |  |
| 14.  | أهمية إبن عربي           |  |
| 144  | حياة حكيم مرسية          |  |
| ۱۲۸  | مؤلفاتسسه                |  |
| 144  | مصادر ابن عربي           |  |
| 14.8 | عقيدة ابن عربي           |  |
| 144  | لغة الرمىز .             |  |
| 144  | وحدة الوجود              |  |
| 127  | الأسماء والصفات          |  |
| 111  | الانسان الكامل او الكلمة |  |
| 121  | الخلق وعلم الكون         |  |
| 184  | الاتحساد                 |  |
| 104  | وحدة الأديان             |  |
| 108  | التصوّف بعد ابن عربي     |  |
|      | •                        |  |

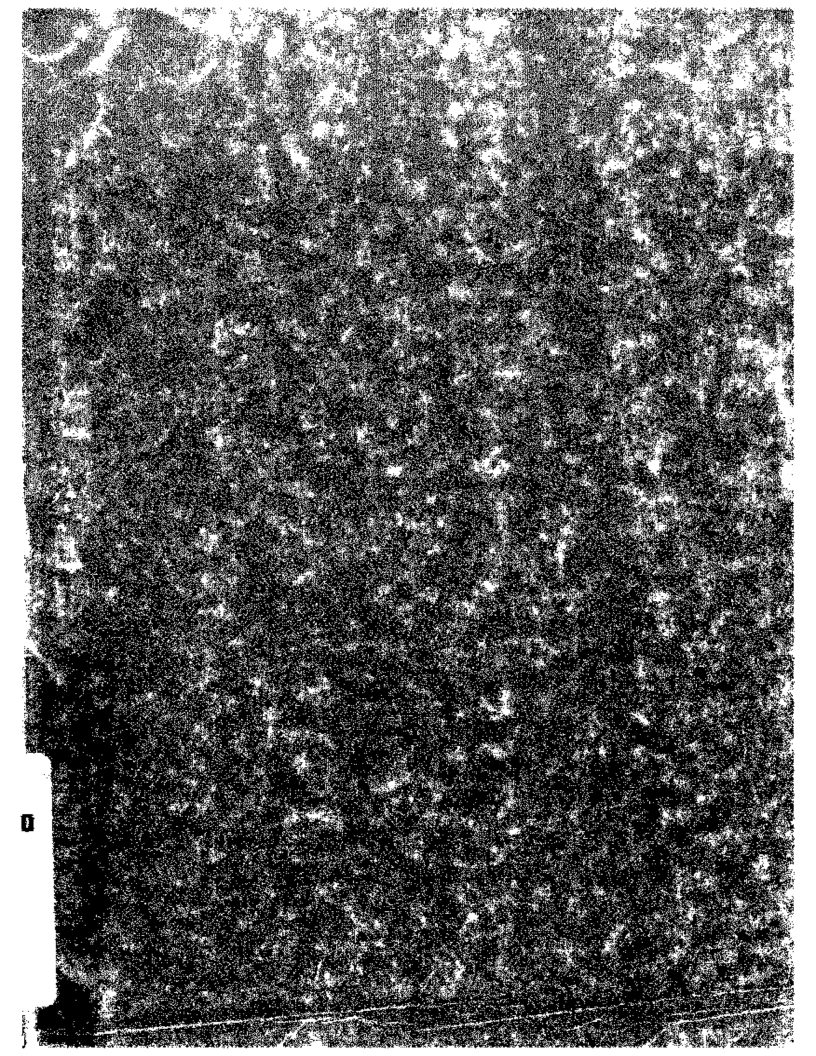
## مراجع مختارة

|     |                            | ~~~~~   |
|-----|----------------------------|---------|
| 101 | مراجع عامة                 |         |
| 17. | ابن سينا والفلاسفة العلماء |         |
| 17. | السهروردي والاشراقيون      |         |
| 171 | ابن عربي والمتصوفة         |         |
|     |                            | الخواشي |
| 174 | ابن سينا والفلاسفة العلماء |         |
| 110 | السهروردي والاشراقيون      |         |
| 117 | أبن عربي والمتصوفة         |         |



General Organization Of the Alexandria Library (GOAL)

Bibliotheca Alexundrina



To: www.al-mostafa.com